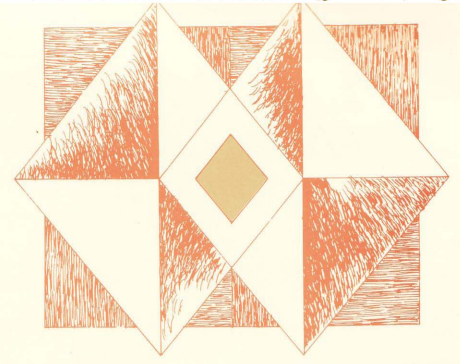
ميشيل فوكو

# المراقبة والمعاقبة ولادة السّجن

على مولا

منتدى مكتبة الاسكندرية www.alexandra.ahlamontada.com



170-4

www.alexandra.ahlamontada.comمنتدى مكتبة الاسكندرية

### الأعسمال الكامسلة

## ميشيل فوكو

## المراقبة والمعاقبة ولادة السجن

ملجعية وتقيديم مطياع صفدي 

#### مَركز الاغناء القومي



لبنان ـ راس بيروت ـ المنارة ـ بناية الفاخوري ص ب 135048-135072 تلكس LIBSER 22756 LE ماتف 802931 - 802939

انتاج ومنشورات: مركز الإنماء القومي بيروت 1990

رسوم توضيحية



1/ N.Andry الأورتوپيديا أو فن استباق تشوّهات الجسم عند الأطفال وتقويمها، 1749.



2/ مدالية تذكارية لأول استعراض عسكري جرى أمام لويس الرابع عشر منة B.N.Cabinet des médailles) 1666).

#### الغن العسكرس

رسمة 66 إستريحوا على أسلحتكم

ينفذ هذا الأمر على أربع مراحل: الأولى، بمد اليد اليمني على مستوى ربطة العنق، في حين تكون البندقية مرتكزة مستقيمة على كعبها؛ المرحلة الثانية، تبترك البندقية تنزلق إلى ما تحت زنار السروال، مع رفع اليد اليسرى إلى طرف البندقية؛ والثالثة يُسقط كعب البندقية؛ والرابعة، تنزلق اليد اليمني لنلتقي اليد اليسرى.



3

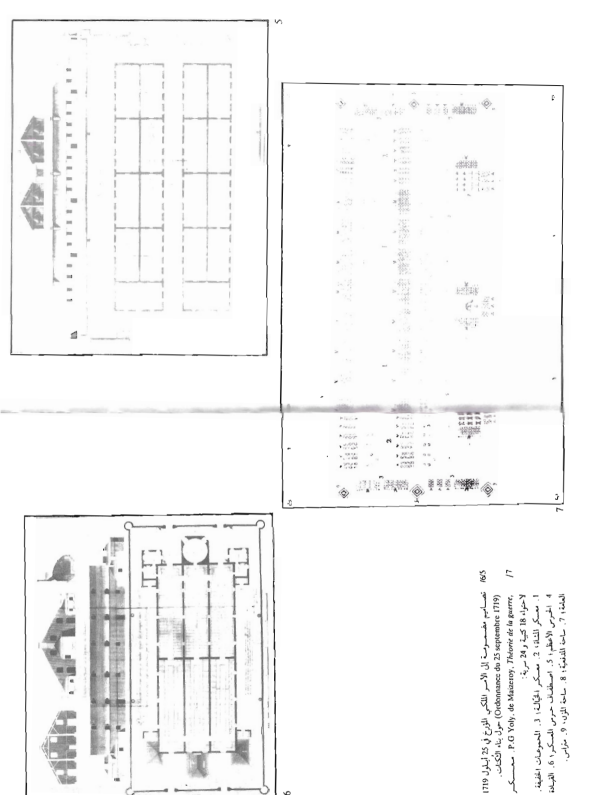
4/3/ ب. جيفار. الفن العسكري الفرنسي، 1696

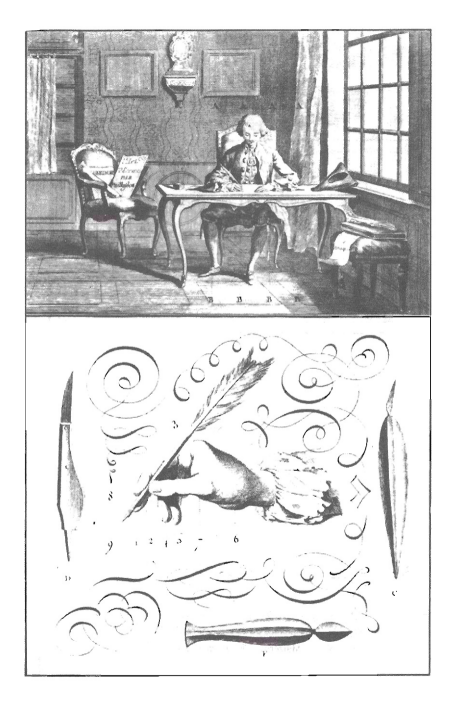
#### الغن العسكرس

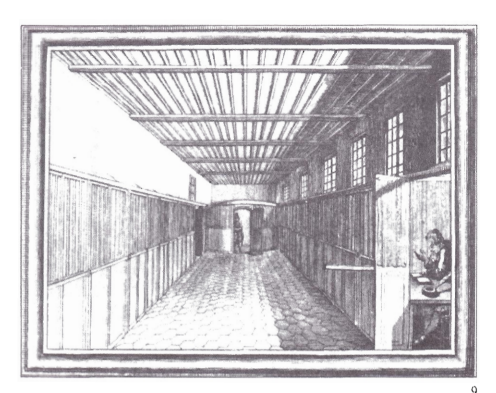
#### رسمة 70 إستعيدوا فتائلكم

يُنفُذُ هذا الأمر على أربع مراحل: الأولى، يُقدم رأس القدم البعني إلى مسافة أربعة أصابع من الفتيلة، مع إبقاء اليد البعني مدودة على مستوى ربطة العنق؛ والثانية، إحناء الجسم مع إبقاء الساق مستقيمة وإحناء الرُّكبة البعني قليلاً من أجل التقاط الفتيلة بأصابع اليد البعني؛ وفي المرحلة الثالثة العودة إلى الوضع المستقيم بتقريب القدم اليمني إلى موازاة القدم اليسرى مع إزلاق كعب البندقية إلى الداخل من أجل نقل الفتيلة إلى أصابع اليد اليسرى؛ وفي المرحلة السابعة إعادة البندقية إلى الكتف ومد الدراع اليمني على طول الساق.









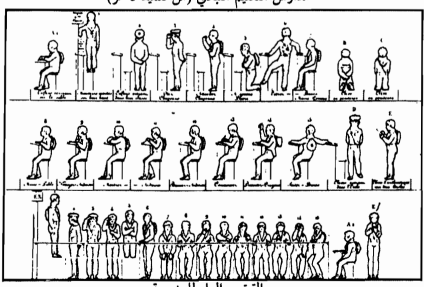
\_

ر (Collections historiques de l'I.N.R.D.P) غوذج كتابة (/8

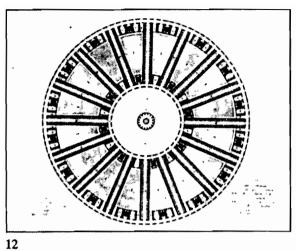
<sup>9/</sup> كلية ناڤار (Collège de Navarre) رسمها وحفرها فرانسوا نيكىولا (Col- ،1760 حوالى سنة ،1760 -Col) مارتيني (Lections historiques de l'I.N.R.D.P.)



مدارس التعليم التبادلي (من تلميذ لأخر)

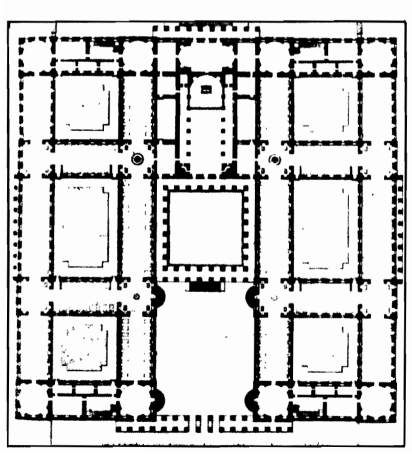


11/10 داخل مدرسة التعليم التبادلي الواقعة في شارع پور ـ ماهون، عند مزاولة الكتبابة. طباعة حجرية من قبل هيبوليت ليكونت 1818. (Collections historiques de l'I.N.R.D.P.)

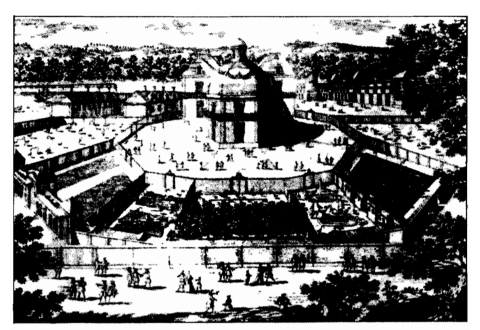


178. مشروع مستشفى 1786. مشروع مستشفى 1786. مشروع مستشفى المجموعة الابتدائية للمضارة المضارة المضارة المضارة

. 1780-1757



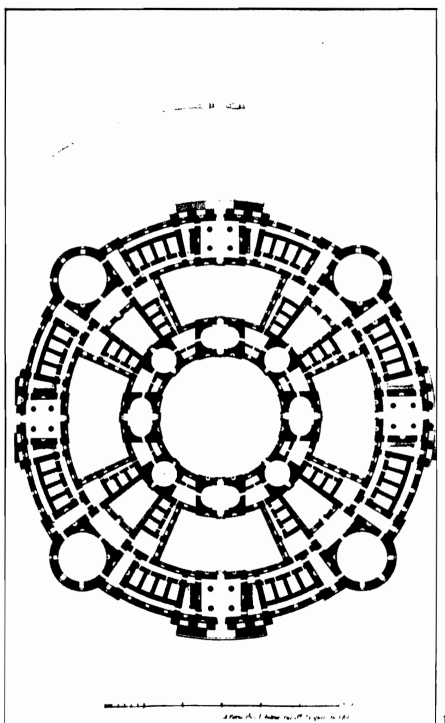
13

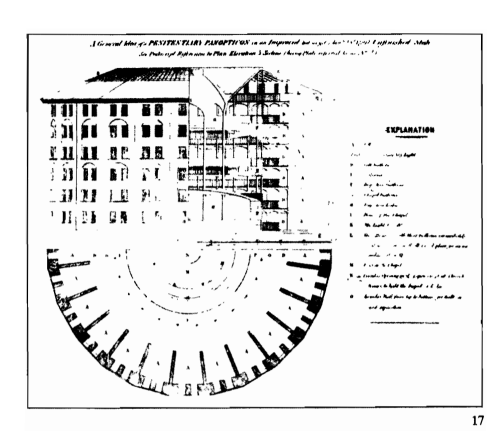




14/ إسطبل فرسايل أيام لويس الرابع عشر . حفر Aveline. 15/ تصميم منزل قوة غاند (Maison de force de Gand)، 1773

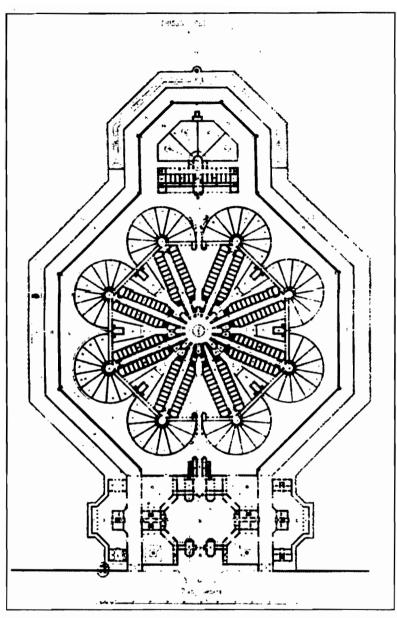
Y.F.Neufforge) /16). مشروع سجن.





(J.Bentham) /17 تصميم بانوبتيكون (بناء مجمع يمكن رؤية داخله كلّه (The Works of jeremy Bentham, éd. Bowv- من مطلًّ واحد) .ing, t. IV, p.172 - 173)

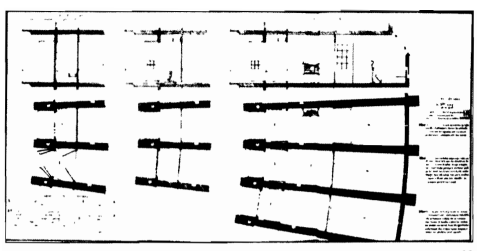
N.Harou - Romain /19/18 مشاريع إصلاحيات، 1840.



A.Blouet /22. مشروع سجن انفرادي يتْسع لـ 585 سجيناً محكوماً، 1843.

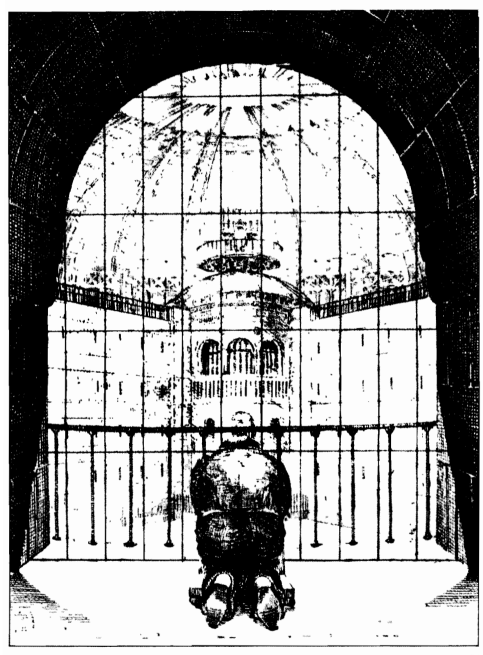
23/ تصميم سجن مازاز (Mazas).

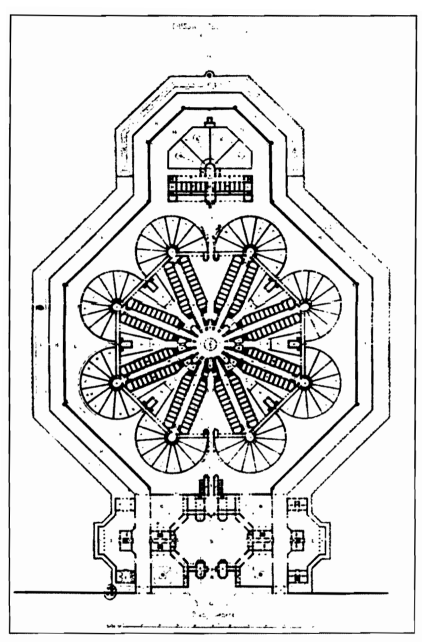
. (Petite Roquette) سجن بتيت روكيت (Petite Roquette).



/20 N.Harou - Romain مشروع إصلاحية، 1840. تصميم ومقطع المزنزانات. كل وحدة تتضمن مدخلًا، وغرفةً، ومشعلًا، وعمراً مسقوفاً. أثناء الصلاة، يفتح باب المدخل، ويبدو السجين راكعاً (رسمة مركزية).

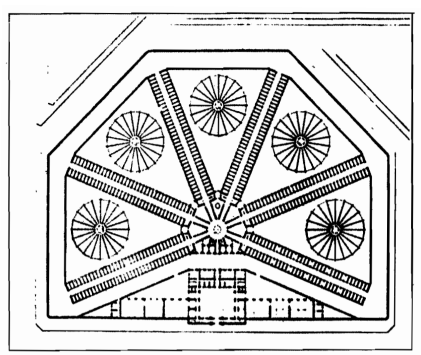
21/ N. Haron - Romaiu. مشروع إصلاحية، 1840. سجين، في زنزانته، يصلي أمام البرج المركزي للرقابة.

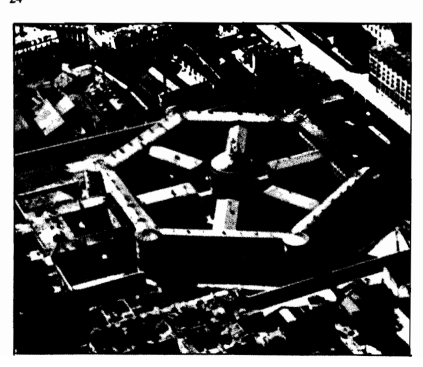




. A.Blouet /22 مشروع سجن انفرادي يتسع لـ 585 سجيناً محكوماً، 1843. 22/ تصميم سجن مازاز (Mazas).

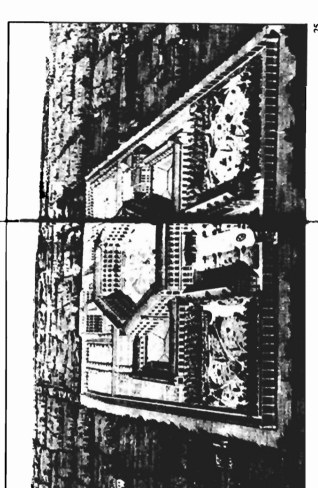
سجن بتيت روكيت (Petite Roquette). /24













/27 ساعة الرقاد في مستعمرة ميتراي (Mettray).
 /28 مساوى، الإدمان على الكحول في قاعة محاضرات (أوديتوريوم) سجن فريسن (Fresnes).





آلة بخارية من أجل التأديب السريع (على آلة تشبه ا

(29) يجري إعلام الأباء والأمهات، والأعام والعمات، والأولياء والوليات، والمعلمين والمعلمات في المآوي والمياتم، كما يجري عموماً إعلام كمل الاشخاص المذين يُبتَلُون بأطفال كسالى، شرهين عنيدن، متمنعين، وقعين، خصامين، عُمامين، مُرثارين، لا متديّنين، أو مصابين بلي نفص آخر، بانُ السيد كروكميتين (Mr.Croquemitaine) ومدام بريكابراك (Briquabrac) جماءا ليقيا في مركز تجمع بلديات تابع لمدينة باريس. آلةً عائلةً للآلة البادية في هذه الصورة المحفورة، وأنها يستقبلان في منشآتهما ابتداءً من النظهر حتى الساعة الرابعة عشرة كل الأولاد الأشرار الذين يحتاجون إلى تأديب.

إنَّ السادة لوغارّو (Loupgarrou)، والفحّام روتوماغو (Rotomago)، وأكول لايشبع (Loupgarrou)، وأكول لايشبع (Ganache sans والسيدات النموة الهائجة (Penthère furieuse)، وغاناش العديمة الشفقة (Bois sans soif)، والشسارب من غمير عسطش (Bois sans soif)، أصسدقساء وأقسارب السيسد كسروكيمستين



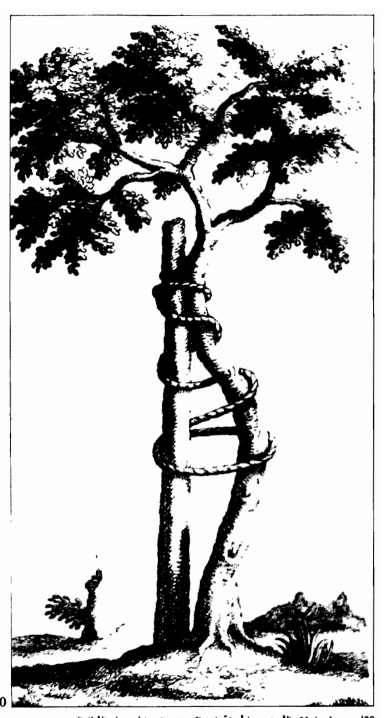
الدراجة) للفتيات الصغيرات والفتيان الصغار)

(Croquemitaine) والسيدة بريكابراك )(Briquabraه سوف يُقِيْمُونَ، عن قريب آلاتِ مماثلةً لكي ترسل إلى مدن الأرياف وسوف يذهبان بذاتها عاجلًا للإشراف عمل التنفيذ. إنَّ قلة تكلفة التأديب الجاري بفضل الآلة البخارية والمفاعيل المدهشة التي تحدثها حملت الأهل على استخدامها كلما اقتضى ذلك سوء سلوك أولادهم. وتستقبل الإصلاحية ـ داخلياً ـ الأطفال الذين يستعصون عملى الإصلاح، ويعيشون على الجبز والماء.

29

صورة حفرية من أواخر القرن الثامن عشر (Collections historiques de l'I.N.R.D.P.).

(\*) كل هذه الأسهاء وهمية وتذكر الأطفال بحكايات الذئب والغول وما شاكل ذلك لألقاء السرعب في نفوسهم
 (المراجع).



N.Andry (الأورتوبيديا أو فن استباق تشوهات الجسم في الأطفال وإصلاحها، 1749).

#### المقدمة

#### مؤسسة الانسان الانضباطي

#### مطاع صفدي

قد يكون هذا الكتاب فريداً من نوعه في موضوعه ومنهجه وأهدافه، ولكن فوكو هـو صاحب مكتبة الفكر الفريدة والغريبة في فلك الثقافة المعاصرة. فليس «المراقبة والمعاقبة» هو مفاجأة الفلسفة لنفسها في عالم فوكو. فإن «تاريخ الجنون في العصر الكلا مي، قد افتتح هذا النهج الذي أنزل الفلسفة من علياء الكليات للبحث والخوض في الجزئيات الحقيقية المؤسسة لكليات من نوع آخر لم يألفها الإبداع العقلي، وإبداع التجريدِ من قبل. ههنا تبرهن الفلسفة أنها أقـدر العلوم على تقديم المعرفة التي تتخطى مجرد وصف الوقائع إلى دمج العمليات التاريخية في سياقٍ من واقعية الفكر، وفكر الواقعية دونما احتواء أيديولوجي، ولا تأطير لفظي مشغول بتهاسكه الخاص عن تماسك الموضوع وفرادته.

كان سؤال فوكو الأصلي في كل هذا الإنتاج الشاهق أنه كيف يمكن للفكر أن يكتشف تسرميز الواقع ويفككه بصورة يغدو فيها هذا التفكيك نفسه هو الواقع ولكن متمفصلاً على محاوره ونصوصه ووقائعه. فإن علم الحقوق وتاريخ الجسرية، وسيكولوجيا الإجرام، وسوسيولوجيا الإجرام، وسوسيولوجيا الإجرام، وعلوم السياسة والاقتصاد، كلها سياقات معرفية تتدارس حقيقة الإجرام. لكن يتبقى أن تسوضع أسس هذه العلوم موضع الفهم وإعادة فهم لفهمها الخاص، وطرق تعاطيها مع موضوعاتها. وقد تكون تلك هي مهمة الإبستمولوجيا التي قصرت ساحاتها على تقييم طرائق العلوم المادية فقط. لكن المنعطف الذي دفع فوكو الإبستمولوجيا نحوه، لم يكن مجرد إعادة تقييم لمناهج علوم إنسانية ومادية قد تتعرض لمظاهرة العقوبات الجرمية والحلقات المرتبطة بها، بل إن المقصود هو إعادة وضع هذه العلوم بالذات والظاهرة أو الموضوع الذي تدرسه موضع السؤال الإبستمولوجي. وهنا أيضاً يزيح الفيلسوف المعنى المتعارف عليه للإبستمولوجيا، إذ يجعلها علماً دلالياً وليس تقيياً. فالموضوع والعلوم التي تتوزع دراسته وبالطبع بما فيها من طرائق منهجية دلالياً وليس تقيياً. فالموضوع والعلوم التي تتوزع دراسته وبالطبع بما فيها من طرائق منهجية

وحصائل معرفية ومعلومية \_ هما معاً يغدوان مطرح السؤال الفلسفي الذي في استيضاحه لهما إنما يستوضح مجدداً التاريخ كينونياً، والكينونة تاريخياً.

فالفلسفة تستغني عن كل تقاليدها، وتبرح لغتها ومصطلحها، وتهجر أدواتها. وتنزل المستشفيات والسجون وتوثيق المحاكم والبلديات والقصور، ومهجورات المكتبات العامة والخاصة. والمقصود دائماً ليس بعث التاريخ ولا مشاهده. لكنه جعل التاريخ ذاته يقدم لنا حِيله السرية. فحتى نتعرف مواقعية السلطة والمعرفة، ليس التأمل النظري وحده هو دليلنا إليها، لكنه هو القبض على تلبسات ومصادفات وتورطات حقيقية لهذه الشبكيات الدقيقة الموغلة في الصفر والهامشية التي تعشقتها كلَّ من المعرفة والسلطة، أي اشتبكتا بها، واشتبكتا فيها بينهها.

من نافل القول أن نشير إلى أن بلوغ هذه المواقعية إنما يتطلب إهمال كل العقليات التبسيطية السابقة، كل المنهجيات التصنيفية، ورفض كل أشكال توزيع الأدوار، وتقاسم مناطق النفوذ المعرفي، والولوج إلى صميم الحادثة. فلسنا نحن في صدد تعريفات من هو المجرم، وما هو تاريخ السجن، وكيف تطورت رؤية المجتمع إلى كل هذه الظاهرة. ولسنا مهتمين بخطاب المحاكم ولا بوسائل تطور العقوبة نصاً وممارسة وتنفيذاً. لكننا ما زلنا مخلصين حقاً لجوهر السؤال الفلسفي إذ، نحن نسأل، ماذا تعني المراقبة والمعاقبة. ولعل ربط الملفوظين في عبارة واحدة هو الذي يحدث الانزياح الفوكوني الرئيسي بين تقاليد البحث العلمي في هذه المفاهيم، وبين المفهمة الأركيولوجية التي يقترحها علينا هذا الانزياح، بل يضعنا بين قطبيها مباشرة. لأن تجاور المفهومين هو سر هذا الانزياح. إنه يشكل طريق الحفر إلى جذور المواقعية التي تُجاوِرُ ما بين المفهومين كيف يحدث هذا التجاور.. سؤال يؤدي إلى ضبطها معاً عبر المهارسات الفعلية، وعند ذلك تبدأ الدلالات التحاولية لكل ملفوظات الخطابات المألوفة عن القانون والجريمة والمحكمة والبراءة والإدانة تأخذ مواقعيتها الأصلية بالنسبة لتمفصليات المعرفة والسلطة؛ وخاصة إذا كانت هذه التمفصليات بلغت حدً القطائع الإبستمية [المعرفية الفاصلة] في سياق العملية التاريخية الشاملة من المشروع الثقافي الغربي، الذي هو موضوع الاهتهام الأول لأركيولوجيا الوكو.

لا يتناول الفيلسوف المؤسسة العقابية كنموذج أو مَثل عن تأريخية التمفصل الوقائعي للسلطة والمعرفة. إنه لا يحتاج إلى هذا النوع من الدلالة الساذجة. ذلك أن تفكيك المؤسسة العقابية ليس جزءاً من كل يشمل الأيقونة الاجتماعية في لحظة تاريخية معينة. بل، لكنه هو تفكيك موضعي خالص. وإنجاز هذا التفكيك، وإتقان هذا الانجاز يحقق عملاً أركيولوجياً فائقاً. أما التدليل به على ما يغايره، ما يجاوره، أو ما يتعداه إلى كلية البنية الاجتماعية فهو ليس من عمل الفيلسوف الأركيولوجي. أمر متروك، بكل بساطة، إلى الطرف الآخر من عملية الكتابة، وهو القارىء، القارىء الذي يصير أركيولوجياً بدوره. والمهم أن تستعاد الحفيرة بكل شظاياها.

فالتفكيك يفرض طريقة معاملته؛ هذا هو الفارق الحاسم بينه وكل المنهجيات الأخـرى، التي تنتهي غالباً إلى إيديولوجيات. فالتفكيك يضع المنهج لأول مرة خارج سلطة الإيديولوجيا. وهــو

وحده الذي يكسر الحلقة المفرغة: من أجل كسر إيديولوجيا لا بد من إيديولوجيا أخرى. وفوكو لا يشرح لنا حتى طريقته في التفكيك؛ بل يجعلنا نتورط معه مباشرة في عملية التفكيك، وليس في تنظيرها. وتلك هي دعوة الكتابة المختلفة لقراءة مختلفة. مشلاً ليس من السهل القول إن المجتمع الحديث هو أقل نزعة رقابية وعقابية من مجتمع التنوير أو ما بعده. فليس هناك خط تطوري صاعد. كما أن ليس هناك تكامل في المؤسسات والظاهرات. فهل الإنسان الغربي اليوم قد استطاع أن يُحدث تغييرات نوعية واضحة في شبكيات السلطات/ المعارف، والمعارف/ السلطات. وكيف يتحقق التمدد أو التبعثر، التمركز أو التموضع، في إحداثيات المواقعية بين هذه المراكز والمحيطات والفرعيات والهامشيات. فالملاحظة العلمية تقدم معلومات أو معارف، لكن التعاطي اليومي يصطدم دائماً بالمهارسات الجاهزة أو المقولبة، المواجهة أو المنحنية، الدائرية أو المتعرجة، إلى آخر ما يمكن أن تفرزه الموقعيات غير الثابتة ولا المستقرة على حال.

لذلك فإن التفكيك عند فوكو لا يمكن تعريف بسهولة، ولا القبض على ترميزه الذهني بالوصفات الإبستمولوجية المعهودة. فالمفهمة الإبستمولوجية ممتزجة بالعرض الأدبى، يذلك الرسم العباري الشيق الذي طالما فتن قراء نصوصه الفرنسيين، من نخبة المفكرين، ومن زميله المصاحب لمغامراته الفلسفية من بداية رحلة الكتابة: جول دولوز الذي كشف عن هذا التوازي الفاتن بين أسلوب السرهنة، أي التحليل، والرسم الأدبي. عبر تلك «اللوحات». بـدءاً من فاتحة الكتاب يدخلنا فوكو في لوحات متتابعة ترسم تعذيب ذلك التعس المدعو داميان، منذ أن كان محمولاً على عربة العرض، التي تخترق به شوارع باريس لتصل به إلى مساحة إعدامه. وهناك يمارس فوكو بصحبة قارثه لذة حريفة في إعادة إحياء فصول التعذيب لحظة فلحظة ، حسب إيقاع التقطيع والتمزيق في لحم السجين وأعضائه. فالتحليل يجاذي الوصف. الأول يوغل في تفاصيل المشهد إلى أدق مفاصله، والثاني يقدم لوحاته بحجمها الطبيعي المباشر. بـذلك الأسلوب الـذي «يعبر عن (نتائج) التحليل، ليس بـالمعنى العلِّي، ولكن بـالمعنى البصري. . . فالتحليـل واللوحة يسمران في مزدوجة. هناك التحليل لأدق جزئيات السلطة (Le micro-physique) والاستشهار السياسي للجسد. ولا شك فإن كتابة فوكو تمتعت دائماً بتلك البلاغة الخاصة التي جمعت بين شعرية التأثير البصري، الحسى عامة، اللغوي، وبين دقة المفهمة وانعطافاتهـا الأنطولـوجية التي تحيط بشمولية المفكّر إلى ما يتجاوزه نحو الـلامفكّر بـه، مع تمفصلية المفاهيم المبدعة، على بعضها، ليفتح النص بذلك في نتائج التحليل على بؤر تمفصلية بين المفاهيم، تأتى مشعة في إبداعها الخاصة، مفاجئةً لكل عادات العرض والاستنتاج المنطقي المالوف. إن مدخل الكتاب من لوحة التعذيب لا يقدم وصفاً إبداعياً مجانياً. لكنه يجسد كل منهجية الجينالـوجيا الفـوكونيـة. لأن المؤلف يريد أن يحدد للقارىء منذ البداية أنه لن يقرأ تاريخ أفكار تعلق في الهواء. ولكنه سيواجه موضعة الأفكار، هذه المواقعية لظهور الدلالة، وتطورها حسب موقعيات مغايرة. حتى لا يمكن القول إن الجينالوجيا تريد القبض على الأفكار مجسدة، بل تـريد رسْم ← تصـويرَ الأفكـار وهي تشتغل. وشغَّلها المتموضع ليس هو ترميز ما يخفي وراءها، أو يعلو فوقها، ولكنه هو ـــ حيَّرهـــا بالذات.

ولذلك حين نبحث عن شغل الفكرة أو الدلالة فينبغى الالتقاء بأشيائها وإحداثياتها الهندسية. فالكلمات ليست معطوفة على الأشياء، ولكنها هي أشياؤها كذلك. وأهم كلمةٍ/ شيء تدبُّ على الأرض هي هذا الإنسان، عفواً! بل هـذا الجسد. وإن دراسـات المارسـات التي تقع على هذا الجسد، والذي يوقعها كذلك على أجسادٍ آخرين، إنما هـو موضـوع الفلسفة في هـذا العصر. ودون أن يعلن فوكو أي بيان فلسفى عن هذا المنعطف، فقد شرع مباشرة بتطبيقه. وكان شروعه ذاك إيذاناً بمولد جسد مختلف، يكاد لا يكون جسدنا. لأننا لم نعرف من قبلُ تاريخاً للجسد، واقتصاداً سياسياً للجسد: وها هو فوكو يكتب هذا التاريخ وعلومه المادية والإنسانية، من قصة هذا الجسد عبر تمفصلاته مع داخلياته وخارجياته، ويرصد العلاقات التي هي انزياحات، لا يمكن أن تفهم خارج جـاهزيـاتها القـديمة والمستحـدثة. واكتشـاف تاريـخ الجسد وجاهزياته يحدد منعطف الحداثة الحقيقية أي الحداثة البعدية. فيا أن نقرّ بالجسد وشُغْلَه الخاص حتى نكون قد وضعنـا حداً فـاصلًا بـين الأدلجة والفكـر. وإن شغل الجسـد يتطلب إنشـاء علم تشريح فضائى لنشاطاته من حوله، موازياً لعلم تشريح عضويته الحيـوية. والتشريحـان حيويــان وحيَّانَ. وفلسفة الحداثة البعدية هي المنوط بها كتـابةُ تـاريخ التشريـح الواحـد لكل من مستـوى حيوية الجسد المباشرة، ومستوى حيوية نشاطها ملء فضائها الاجتماعي والاقتصادي السياسي، ليس عبر الدولة والمؤسسات السياسية والاقتصادية فحسب. لكن الأهم هـو اكتشاف الجسـد الآخر المنزاح إلى المعـزل، إلى وحدة المصـح العقلي، وابيضـاض العيـادة، وأخيـراً إلى رمـاديـة السجن. تلك هي المؤسسات الأخرى المضادة. فأحياناً حتى يمكن الاستدلال على كـلام الكيان العقلاني القائم يمكن استنطاق مضاداته.

جسد الإنسان هو المكان الوحيد الذي تتقاطع فيه وحوله علومه وممارساته كلها. وإن تتبع تاريخ الجسد يمكن أن يضع بين أيدينا علماً مادياً في أركيولوجيا المنشأة المتلازمة والمزدوجة للمعرفة والسلطة عبر شبكيات تمفصلاتها المتتابعة المعقدة. فمن مرحلة الجسد باعتباره قوة إنتاج، أو قوة عمل مادي فحسب، إلى ذلك الجسد المسيس الذي ينبغي ضبطه اقتصادياً واجتماعياً، يبرز على هامشه الجسد المعذب، والمريض، والمجنون، والمسجون. وكلها نماذج مضادة، كلذع قائمة. وإن تغير علوم ومعارف وأساليب التعامل مع هذه الأنواع الأخرى من الأجساد، يكشف ما يقابله تمفصلية مؤسسة الجسد المنضبط، وتاريخية تمرحلاتها لدلالات الضبط وأساليبه وممارساته.

إن جسد (داميان) المعذب، سيظل هو ذاته دليل الجسد الآخر الانضباطي، حتى عندما ينتقل من مرحلة التعذيب المادي المباشر، والمعروض جماهيرياً إلى نوع التعذيب الآخر الناعم. الموجه إلى روح به هذا الجسد، ويجري إخفاؤه وراء أسوار السجن المراقب جداً، فإن الجسد/ الفالت (عكس الانضباطي) سيظل تاريخ مؤسساته الدليل والشاهد على مؤسسات الجسد الآخر: الانضباطي. ومن التعذيب في ساحة المدينة ووسط الجهاهير - الملتذة كل لذائذها الحريفة الصاخبة والخفية - ومن التعذيب بفسخ اليدين والرجلين، وتقطيع اللحم والعظم [جسد داميان]. بكل الأدوات الممكنة، الأركيولوجية والمستحدثة، إلى هذا التعذيب الآخر المستجد الذي تتعاون عليه المجتمعات الانضباطية المعقلنة، الموصوف بالتعذيب الناعم والهادىء

لكن المجتمع الانضباطي ليس مجرد تفريع لشبكيات من السلطة، تتنزل كلها من السلطة العليا الحاكمة أي الدولة. بل هو يقوم على مبدأ تنويع السلطات، وليس تفريع سلطة واحدة. ويكشف فوكو مشلاً في سلطة البوليس أنها بالرغم من أنها تمثل جهاز الرقابة والضبط المباشر للدولة، إلا أن ونموذج السلطة الذي تمارسه [هذه المؤسسة]، والميكانيات التي تستخدمها والعناصر التي تطبقها إنما هي خاصة، فو. وهنا يفاجيء فوكو قارئه كذلك عندما يستنتج أن السجن بالأحرى ليس مصدره القانون الجنائي، بل هو سَبق القانون، وجاء هذا فيها بعد ليظمه. إن للسجن مؤسسته الخاصة، وطريقة نشوئه وهيكلته المتعلقة به وحده، كها لو كان سلطة مضافة إلى الدولة أو المجتمع. وهذا ما تعنيه الموضعة الوظيفية، التي عبرت عنها فيها بعد منهجية الحيزات أو الفضاءات الاجتهاءية. لكن فوكو تظل له خصوصية فكره في هذا المجال. وكها يوضح دولوز فإن ولفظة موضعي (Local) هنا لها معنيان مختلفان جداً: فالسلطة هي موضعية لأنها ليست شمولية، وهي ليست موضعية أو قابلة للموضعة لأنها منتشرة، وما وبالتالي فإن هرمية السلطة العليا للدولة، ليست هي الوحيدة، هناك هرميات أو تراتبيات سلطوية كثيرة ألم اجاهزية شُغْلها الخاص المتميز. وحتى نفهم هذا التمييز لموضعة السجن التي يلح عليها فوكو بالنسبة للقانون الجنائي لا بد من العودة إلى التحليل السيميولوجي الذي يستخدمه فوكو في هذا بالنسبة للقانون الجنائي لا بد من العودة إلى التحليل السيميولوجي الذي يستخدمه فوكو في هذا بالنسبة للقانون الجنائي لا بد من العودة إلى التحليل السيميولوجي الذي يستخدمه فوكو في هذا بالنسبة للقانون الجنائي لا بد من العودة إلى التحليل السيميولوجي الذي يستخدمه فوكو في هذا

Foucault: Surveiller et punir. P.215

Gilles Deleuze: Foucault, p.33-34.

<sup>(\*)</sup> (\*\*)

الكتاب كيا في كل كتبه، ولكن برؤية فلسفية خاصة. فالقانون يظل من نوع الدلالات النصية المكتوبة. وأما السجن فإن دلالته بصرية، مدرجة في المكان، وتتمتع بمكانية خاصة يسميها فوكـو (Panoptisme) وهي صفة لهندسة السجن المأخوذة عن المرتسم الذي اقترحه بنتام، بحيث يقوم برج في الوسط والزنزانات حوله، تكون مكشوفة، ومرثية من قبل الحراس المراقبين في البرج، في حين لا يمكن للمساجين أن يروهم. لذلك فالسجن عبارة عن قابلية رؤية ومراقبة مركـزية تنتشر حولها في الزنزانات كالخلايا في الجسد. أي أن السجن نظام بصري مرثى قبل أن يكون صورة حجرية. في حين أن القانون الجناثي عبارة عن نظام لغوي. والانتقال بين النظامين هو الفارق المنهجي الكبير الذي يمييز بين فكر مواقعي، وفكر مفهومي. وبالرغم من أن الأركبولوجيا ب الجينالوجيا لا تعطى الأولـوية لأحـدهما عـلى الآخر، إلا أنها تحـرص على تجـاورهما، والتنقـل أو الانزياح بينها. لكن المواقعيـة لا تبقى في الأشياء فقط والمؤسسـات، بل تـدخل النص. ويغـدو التعامل نفسه مع الملفوظي مجاوراً لحيزه في العبارة، وعـلاقاتـه التجاوريـة الأخرى بـين العبارات والأنساق. واستخدام فوكو للملفوظي والمرثى ظهر منذ كتبه الأولى. ومكان المستشفى والعيادة، ومكان عزل المجنون. ومكان السجن، كلها مواقع استمدت هندستها وتوزع الملاء والفراغ فيها، الممراتُ والحجر، ومراكز الـرقابـة والعنايـة، بحيث تشتغل جـاهزيـة المكـان في إنتـاج الجسـد الانضباطي. تلك الأمكنة للعلاج والتقويم، والصحة وإعادة التلاؤم والتنميط والتوجيه. ـ مع ملاحظة أن كل هذه الألفاظ ذات منطوق أمرى . .

أمكنة المؤسسات العامة من المستشفى إلى المدرسة، إلى السجن، إلى المدواثر الحكومية، إلى ثكنات البوليس والجيش، لا تقدم مجرد أبنية حيادية. إنها مشغولة بالملفوظي والمرثى معاً. وهي كلها مراكز تدريب وتأهيل وتنميط. تشتغل جاهـزياتهـا بأحـدث العلوم من طب جسدي ونفسى وحقوق وسياسة واجتماع وقانون إلـخ. . . لكنها مـع ذلك تـظل لها استقــلاليتها من حيث طـرقً تشغيلهـا وإنتاجهـا للجسد المنمّط حسب المـواصفات المعـرفية التي يختصّ بهـا كلُّ نـوع من هذه الأبنية غير الحيادية أبداً. فالهندسة ليست علماً رياضياً خالصاً ولا فناً مجرداً، ولكنها هي هذه المعارف والإبداعات الموظفة في خدمة مفاهيم الانضباط، وحسب التشكيل الفضائي المسموح به للفرد في ظل حداثة القرنين الماضيين وعقلنتها التشميلية الكليانية. قد تُرجمت العقلانية كمهارسة إلى انضباطية استيعابية كاملة. وكلما انصبت على تأهيل الجسد باعتباره الوحدة المادية التي يتألف منها البنيان الاجتماعي الذي يجب تشغيله كآلة إنتاجية كبرى. وبالتالي فإن المدرسة يجب أن تنتج الجسد المنضبط سلوكياً والمعدّ عقلياً لمهارسة وظائف المستقبل. كذلك فالثكنة تنتج الجسد العسكـري القوي والانضباطي في مرتبية المثل والنموذج بالنسبة للمؤسسات التربوية الأخرى والصحية والإصلاحية. فليس صدفة أن تنمو هندسة الأمكنة الانضباطية في الوقت الذي يتحول مفهوم العقاب من الانتقام إلى الإصلاح. ومع ذلك فإن مؤسسة السجن في حد ذاتها سارت في تقدم متواصل في قعر المشروع الثقافي الغربي، واحتلت حيـزهـا من مـركـزيتـه. ولم تنجح العقلنـة التشميلية في إلغاء هذه المساحة الغامضة التي تشغلها الجاهزياتُ القضائية والجرمية. فلقد ظلت مؤمسات الإصلاح والعزل تنمو بذات إيقاع المجتمع الصناعي حتى إلى ما يتجاوزه نحـو مرحلة

ما بعد المجتمع الصناعي نفسه، وصولاً إلى الجريمة المنظمة التي تخترق العالم المعاصر كله من مراكزه الأوروبية والأمركية.

وفي حين أن بنتام كان يدعو إلى عدم الإغلاق على أنـظمة الانضبـاط في مؤسسات محـدودة، كالثكنة والمدرسة والسجن، وجعلها تنتقل إلى كـل الأمكنة الاجتماعية الأخـرى، من أجل ولادة المجتمع الانضباطي الشامل، فإن هذه الولادة تحققت تلقائياً، عندما تغلغلت شبكيات التنظيم في كـل مجال فـردي ومؤسسي. وأصبح هـاجس التنظيم يـبرر كل أسـاليب الإخضاع والإشراف والإصلاح والتوجيه. وكلها كلمات تنتمي إلى سيميولوجيا تلطيفية وملساء. لكنها تصب مدلولاتها حول المارسة التشميلية لمعالجة سلوكيات الأفراد والجماعات اعتباراً من تنميط الجسد وتأهيله وإعادة تأهيله في سلسلة تلك المؤسسات. وهنا يلقى كتاب والمراقبة والمعاقبة، الضوء على شبكيات سلطوية أخرى متناهية في الصغر تنسج عنكوبتها في علاقات القوة ما بين الأفراد أنفسهم. إذ يغدو كل فرد رقيباً على ذاته رغيره، حيسوباً لأتفه التصرفات، مقيّباً إياها بما تستحق أو لا تستحق، تحت طائلة طبقيات لا تنتهي من القيم والاعتبارات والعادات. فالأخلاق اندمجت في الآلة الانضباطية الكبرى، ولم تستطع أن تحفظ لهـا ثمة استقــلالية. وصــار عليها أن تنفذ أوامر الانضباط وإنْ غَلَّفتها بهـالات من القيم والمثل. لعـلَّ ذلك هـو الذي مكَّن لعـلاقِات القَوَى بين الأفراد أن تقود مختلف العلاقات الأخـري، وأن تشكل لهـا بطانـةً من العنف المشغّف الـذي يبيح لـذاته استخـدام مختلف الوسـائل والمتحضرة) لـلانقضاض عـلى منافسيـه، وفي هذا الفضاء الاجتهاعي الذي يغدو ساحاتِ قتال ِ شرسة لجميع الأفراد الذي إمَّا هم متنــافسون جميعــأ على امتلاك أقل وسائل الدفاع والهجوم في حرب رهيبة غير معلنة من قبـل الجميع عـلى الجميع، وإمّا أن يتم تحييد بعضهم إلى درجة تهميشهم وإلغاء مواقعيتهم.

...

يتساءل فوكو في نهايات الكتاب: ولماذا فشلت مؤسسة السجن. وهو الذي ميز منذ البداية بين تطور القانون الجنائي والمؤسسة العقابية. ورأى أن القانون صار يهدف في نظره إلى المجرم كها لو كان منحرفاً أو مريضاً أو خاطئاً. وأنه بدلاً من عقابه يجب إصلاحه أو إشفاؤه أو إعادة تأهيله، في حين بقي السجن على حاله كها كان قبل قرن ونصف حسب تقدير فوكو نفسه. إذ ظل السجن أداة إنتاج للجريمة والانحراف كمؤسسة عملية؛ فالمنحرف العابر يتخرج من السجن خبيراً بارتكاب الجرائم الموصوفة قانونياً.

فوكو لا يجد جواباً على سؤاله إلا في رؤيته للمؤسسة العقابية كما لو أنها غدت مؤسسة لإدارة الجريمة وليس لمكافحتها. دخلت إيقاع الرقابة والسلطة العامة. وخلال القرن التاسع عشر اتسعت حلقة المارسات المناقضة للقانون العام. فلقد دخلتها أشكالُ تمرد الأفراد والجهاعات على الضرائب والتدخل السلطوي في فرض المعتقدات الدينية والتوجهات السياسية. فإن قطاعات كبرى من القواعد الشعبية بدأت تتكون كالعمال والمهنيين، تتعاظم مصالحها الجهاعية تدريجياً وتصطدم بالتقييدات القانونية، مما يجعلها تقف خارج الشرعيات الرسمية. وقد وصلت أشكال

التمرد والمعارضة إلى حدود المطالبة بتغيير الأنظمة المرعية، وقلب الحكومات. صار للاشرعيات حوامل جماعية وشعبية، وأهداف سياسية واضحة. واشتد الالتباس بين المعارض السياسي والمتهم الجناثي. وقد أفادت السلطات طويلًا من هذا الالتباس بحيث سنت قوانين كثيرة ذات صبغة جنائية، موجهة إلى أشكال المعارضة ذات الأصول السياسية الخالصة والإيديولوجية المعينة.

وهكذا قامت رابطة ضيقة ومتراصّة جمعت بين الحدود الشلائة التي يشكلها السجن، والشرطة، وقطاع الانحراف والجريمة. ولكن الحلقة شملت معظم الفضاء الإجتباعي بحيث تم تعميم الرقابة، وخطر العزل والاعتقال. ومع تقدم الوعي بالظروف الاجتباعية المحيطة بالدوافع الجرمية فقد أخذت الصحافة في أربعينيات القرن الماضي، ومنها صحيفة (La Phalange)، تقدم تعليلات حضارية وسيكولوجية للدوافع الجرمية. وفقد حللت الفالانج القضايا الجنائية كها لوكانت مواجهة مرموزة (بالحضارة)، و [حللت] الجرائم الكبيرة ليست كأشكال من الوحشية، ولكن باعتبارها ردة محتومة وتمرد لما هو مقموع، و[حللت] الانحرافات الصغيرة، ليس باعتبارها هوامش اجتباعية ضرورية، ولكن كهدير مركزي للمعركة الدائرة فيها».

وبهذا المعنى فقد تعاظمت كتلة القوانين المتراوحة بين التنظيمات الإدارية لأوضاع الفشات الناشئة مع ظهور الصناعة، وبين العقوبات الجرمية. وشارك هنا المفكرون والمصلحون الاجتهاعيون والكتاب والصحافيون بتطوير أشكال من الرعاية والحهاية للعمال الأطفال والنساء وصولاً إلى سنّ القوانين الحديثة المصاحبة لنشوء النقابات والاعتراف بشرعيتها.

لكن فوكو لا يؤرخ حقاً لتطور هذه المؤسسات. ولكنه يظل سؤاله الأساسي بدور حول دلالة المعتقل والعزل. ذلك أن منع العقوبات التي كانت سائدة قبل عهد الإصلاح (La Réforme)، من طرد وضرب وتعذيب ومصادرة للأموال الخ. . . والاقتصار على عقوبة السجن وحدها، إنما يرمز إلى البنية النموذجية للمجتمع الحديث. يريد فوكو أن يقول إن تنميط الجسد الإنساني، وإخضاعه للعزل المعنوي المادي تحت طبقات من التخليق والتأهيل والإعداد، في سبيل الوصول إلى نموذج الشخصية المنضبطة، كما تتمثلها مؤسسة الحداثة الكلاسيكية: الرقابة والمعاقبة، هذه النتيجة والحضارية، جداً ، على رأي الفلانج، هل تشكلت حقاً تحديثاً أو تقدماً نوعياً عن واقعة تعذيب داميان، واستعراضه الجاهيري الدموي (الرائع). فهل الاعتقال أو السجن هو حال أفضل حقاً من حال تقطيع أوصال داميان. يورد فوكو عبارة تفوّه بها أحد الغلمان العهال، المعتقل كمنحرف في تلك الإصلاحية ميتراي (Mettray) التي كانت تسمّى ومثيلاتها في أربعينيات القرن التاسع عشر بالمستعمرات، وكنا نفضل اللكهات، لكن الزنزانة تناسبنا أكثر، ملخصاً بذلك حقيقة التحولات في السياسة الجنائية الجديدة المتبعة حيال الجسد.

يتوقف فوكو في هذه الصفحات الأخيرة من كتابه حول وصف دقيق لإحدى هذه المستعمرات ـ السجون، أو الإصلاحيات، والمسهاة ميتراي، التي تضم كها جاء في إعلانها: «ديراً، وسجناً، ومعهداً، وثكنة». أي أنها هي كل هذه المؤسسات في وقت واحد. ذلك هو كهال تشكيل النظام الاعتقالي، ذروة تطوره. ويتشبث فوكو بهذا التقييم معتبراً إياه هو الدال الحقيقي عها يعنيه هذا النظام، وليست هي اللحظات التاريخية التي ظهر فيها أول قانون جنائي

عام (1810)، ولا ظهور القانون الذي وضع مبدأ العزل بالزنزانات عام (1844). وهو لا يختار كذلك حتى عام (1838) الذي ظهرت فيه موجة من الكتب الداعية إلى إصلاح السجون لد (شارل لوكا Ch. Lucas) و (مورو كريستوف M. Christophe) و (فوشيه Faucher). ذلك أن إصلاحية، أو مستعمرة (ميتراي) كانت هي نموذج السجن الحديث. وهي مآل النظام الجنائي والقضائي وإصلاحه الرئيسي. لكن سؤال فوكو الأهم هو الذي يطرح نمذجية هذه المؤسسة ليس باعتبارها سجناً إصلاحياً، لكنها هي مثال المؤسسة التي يتم فيها تشكيل الجسد الانضباطي. ذلك أن جمعها الآني والفوري لكل مؤسسات مجتمع الحداثة الكلاسيكية من الدين [أو البيت الديني] إلى السجن، والمعهد، والثكنة مع افتقارها للمعمل الذي أضيف إليها فيها بعد \_ إنما لتخريج وتصنيع الجسد الانضباطي، الذي هو وحدة القيمة في أخلاق المشروع الثقافي الغربي لتخريج وتصنيع الجسد الانضباطي، الذي هو وحدة القيمة في أخلاق المشروع الثقافي الغربي طيلة رحلة الحداثة الكلاسيكية.

حصر السجن وعدم بعثرة أماكنه وسلطاته والمؤسسات المتحكمة فيه، وتأكيد علاقاته بالقوانين الجنائية والإصلاحية، لم يتم هذا إلاّ عندما غدا المجتمع مقتنعاً بالضرورات الإصلاحية والردعية والتوجيهية لمؤسسة الاعتقال عن طريق وسائل التوعية كالمؤلفات الحقوقية والاجتهاعية والدعوات السياسية والتعليقات الصحفية والإعلامية. فغدا السجن بذلك هو بؤرة العقاب المركزة وحدها. لكن السجن مع ذلك، وبالرغم من تحوله إلى بنية إصلاحية منذ أواسط القرن الماضي وحتى يومنا الحاضر، لم يستطع أن يحقق كل تلك الأهداف أو بعضها، بل ظلت أقرب إلى الطوبائية. في حين أن المؤسسة الاعتقالية ظلت تتابع ب إدارة العمليات الإجرامية والانحرافية بشتى أطرافها من المحاكم والشرطة والسجون. وكها يقول فوكو فإنه في هذا المجتمع الهانويتيكي (الرقبابي العقابي) كل شيء فيه يشتمله القانون. ليس ثمة أمر أو أحد خارج القانون، حتى المنحرف قانونياً. فإنه منذ البداية (في القانون) - حسب تعبير فوكو - في القلب ذاته من القانون، أو على الأقل في ملء الوسط من آلياته التي تعمل على التحرير بدون حس، من الانضباط إلى القانون، ومن الانحراف إلى الجريمة. كها لو أن السجن هو مرحلة أخيرة وطبيعية من هذه العملية. فالمؤسسة العقابية ليست من خلفية المجتمع أو هامشه، لكنها تقع في حيز المركز منه. والمجتمع خولها كها لو كان هو هذه الهندسة الهندسة الهنوبيكية المتواصلة مع هندسة الحيز الاعتقالي نفسه.

هذه العلاقة بين المجتمع وغوذجه، أو غطه لفتت نظر دولوز في فكر فوكو بصورة عامة، وفي كتابه الحاضر بصورة أخص. فحاول أن يقدم لها عرضاً ملوناً بفكره الشخصي. لكنه فتح بذلك مدخلاً رئيساً لاكتشاف منهجية (المراقبة والمعاقبة) التي بنت هذه الهيكلية المختلفة والمبدعة لكتاب في تأريخ المؤسسة العقابية، يغدو كتاباً في تنميط الجسد، في صنع الجسد الانضباطي. فإن والسجن، وكها حدد فوكو نفسه ذلك بصريح العبارة، هو صورة أو وجه مركزي صارم لكل أنظمة الانضباط، وليس عنصراً من داخل النظام الجنائي المحدد في منعطف القرن الشامن عشر والتاسع عشر». ويعتمد دولوز على هذا المنعطف الفلسفي بالذات لأركبولوجيا فوكو حول أصل العقاب، ليعتبر أن السجن هو عبارة عن طريقة جديدة للتأثير على الجسد وصادر عن أفق مختلف

تماماً عن الأفق الذي صدر عنه القانون الجنائي. ذلك أن هذا القانون يظل نظاماً لغوياً لسانياً يصنّف ويترجم الجرائم ويحسب العقوبات مقابلها. إنه يؤلف بذلك عائلة من الملفوظات وكذلك عتبةً للدخول إلى بناء السجن الذي ينتمي إلى نظام المرثيات، المختلف عن نظام الملفوظات. وهنا يتمسك دولوز بهذا التنميط الازدواجي: الملفوظي والمرثي، ليبني خارطة يجعلها أساس البنيان الذي يقوم عليه الكتاب، بل فكر الأركيولوجيا بالذات. إنه يدخلنا ساحة الأوساط غير الخطابية التي أشار إليها كتاب وأركيولوجيا المعرفة، بصيغة سلبية لكونها خارجةً عن خطاب المعرفة المحصور أساساً في الملفوظي. ولكن مع ذلك فلقد اقتحمت الأركيولوجيا هذه الساحات غير الملفوظية، دون أن تتخل عن منهجيتها الأصلية. وهنا يأخذ دولوز على عاتقه استنباط الطريقة التي سلكها تحليل فوكو لرسم مواقعية التجاور (من تلاق أو تقاطع أو تمفصل) بين نظام للملفوظي وآخر للمرثي.

فالارتسام يتحقق عبر هذا الكشف المواقعي جداً المتسلسل من كتاب وأركيولوجيا المعرفة عول الكشف عن الأمراض النسيجية والارتباطات التشريحية ـ الفيزيولوجية في بداية القرن التاسع عشر. وقد اقترن هذا الكشف الطبي ـ المعبر عنه بنظام الملفوظات ـ (التابع لمنطوق علوم الحياة) مع دخول الكتل الجهاهيرية إلى مسرح التاريخ ؛ صارت مرثية تحت الأضواء. ولا شك فإن التجاور بين النظامين قائم. ولكن لكل منها أوالياته ومفاعيله. أو أن جاهزية كل منها تشتغل بصورة مستقلة ، مع إمكانية التمفصل بينها. فمثلاً كها يصف دولوز هذا التمفصل فإن والشكلين لا يكفان عن التماس بينها، وانسراب أحدهما في الآخر، وانتزاع كل منها قطعة من الآخر، فالقانون الجنائي لم يكف عن إعادة [المنحرف] إلى السجن، وعن تشكيل المنحرفين، في حين لا ينقطع السجن عن إعادة إنتاج المساجين، جاعلاً من ذلك (موضوعاً) له ، ولا يكف عن تحقيق الأهداف التي ينظر إليها القانون الجنائي بصورة مختلفة (على أنها ـ دفاع عن عن تحقيق الأهداف التي ينظر إليها القانون الجنائي بصورة مختلفة (على أنها ـ دفاع عن المجتمع ، وتحويل للمحكوم ، وتعديل للعقوبة ، وشخصنة لها) ". هناك إذن بين النظامين نوع من الافتراض لكل منها . أحدهما يفترض قيام الآخر مقابله ، ولكنه لا يرتبط به ، لا يتجانس معه . غير أنها مضطران للعمل معاً ، إنما كل منها ، إنما كل منها ، إنما كل منها ، أعلى منها ، العقوبة .

حين يكتب فوكو أن «نظام الاعتقال يضم تحت وجه واحد خطابات وهندسات». ويفسر ذلك دولوز أن ازدواجية الشكلين التشكيلين لا تمنع علة محاثية مشتركة بينها تشتغل في اللامُشكل. لكن هذه العلة المشتركة يمكن العثور عليها في صيغ عديدة من خلائط وجاهزيات متقاطعة بين الشكلين دون أن يغير هذا التصالب والتقاطع والتخالط من كون كل من الشكلين أو التشكيلين لا متجانسين في القوام والأداء. هناك إذن تعدديات غير محصورة من صيغ وأشكال متجاورة متمفصلة، متوازية ومتقاطعة من الأنساق الملفوظية والمرثية. وفي سياق السلطة والمعرفة ينبغي البحث دائهاً عن إهرامات كثيرة تقع عل سطوح متكاثرة، وإن كانت تؤدي في

أي تكيّف العقوبة مع الحالة الشخصية أو الفردية لظروف المتهم، بحيث لا تطبق العقوبة بصورة حرفية أو آلية.

مجملها، وفي نهاية المطاف إلى ألهرم السلطوي الأكبر الذي يبنيه شكل الدولة مع قاعدتها الاجتاعية.

أما الأجهزة السلطوية المباشرة التي تجسمها المعتقلات أو كل ما هو على شاكلتها، من حيث الهندسة الهانويتيكية والجاهزية التأهيلية أو الانضباطية، فإنها تبرز كنهاذج رئيسة عن نوعية مجتمع ما. والمؤسسة الانضباطية هي نموذج المشروع الثقافي الغربي. وله آلاته وجاهزياته الخاصة التي سبقت جاهزيات العلم والصناعة، ثم تمشت معها. هنا تكنولوجيا التفعيل السلطوي، تكنولوجيا إنسانية خالصة، تسبق التكنولوجيا المادية بمعناها الاصطلاحي وتتساوق معها. وهي تستخدم آلاتها الخاصة بها مع الفارق بينها والألة البخارية مثلاً. ويتنبه فوكو إلى لحظة التواجد الترامني بين اختراع الآلة البخارية وتواتر التجهيز الهانويتيكي. لكنه يرفض الربط بينها على طريقة السبب والنتيجة، كها دأبت الماركسية والمنهجيات المادية في كتابة التاريخ، على استخدامه. وفليس صحيحاً مواجهة الطرائق الانضباطية بالاختراعات من مثل الآلة البخارية، فهي أقل من هذه الآلة بكثير، وهي مع ذلك أهم منها بكثير بطريقة ماه. والمقصود أن أهمية المضاهاة بين كل من تكنولوجيا المهارسة الانضباطية واختراعات التكنولوجيا الحديثة قد تعاظمت بسبب زيادة من تكنولوجيا المهاركة.

وإذا كان جهاز السجن يتقدم لائحة المؤسسات الإنغلاقية ذات التوجهات الانضباطية فليس معني هذا أن الانضباط في حد ذاته ليس شيئاً مطلوباً. فإن شبكيات المعرفة والسلطة لا تقدم لنا دائياً نماذج القهر والاستبداد. بل إن هذا التمفصل بين مولد النموذج الانضباطي ونشأة مجتمع الحداثة الكلاسيكية كان له أكبر الأثر في اجتياز عتبة التكنولوجيا، وعند هذه النقطة يكاد لا يختلف فوكو مع ماكس فيبر في جوهر أطروحته حول أهمية جاهزية الانضباط الفردي والاجتماعي لتسهيل نشأة المعجزة التكنولوجية. وإن كان الأخير يعزي إلى الأخلاق البروتستانتية كونها كانت المطبخ القيمي والنفسي لقولبة سلوك الإنسان من أجل تراكمية الرأسال مقابل تراكمية القدرات الإنسانية في عقلنة التنظيم والاستثار.

...

دون أن يحدثنا فوكو عن اجتياز وعتبة التكنولوجيا، فقد قدم لنا جاهزيات الملفوظي والمرثي معاً في تمفصلها الشبكي غير القابل للحصر والعقلنة التشميلية؛ ليقول لنا عبر تحليلات أخرى خارقة وفائقة، كيف تم ويتم إعداد الإنسان الانضباطي الذي مهد إلى / واقترن بنشأة التكنولوجيا، ولقد حاذر فوكو في كل أعماله من الخلط بين التقييم والتحليل. فهو لا يدعو، ولا يريد لنفسه أن يكون داعية. وبالتالي لم تكن تحليلات المعرفة والسلطة تؤدي إلى فهم واحدي يتلخص في فضح أو كشف نموذج مجتمع القمع. ذلك أنه حتى عندما يعتبر الهانويتيكية تصلح كنموذج للمجتمع في مرحلة العتبة من عصر نشأة التكنولوجيا، لكن هذا الاعتبار لا يخرج عن كونه تقرير واقع، وليس دعوة للرفض. إذ إن الرفض يأتي من سياق التغير الحضاري نفسه. وليس هو بالموقف الإرادي الذي يتخذه فرد أو جماعة.

تلك هي الأهمية المتميزة لقراءة فوكو، وخاصة بالعربية. إذ إن هذا الفيلسوف قد أوكل لذاته مهمة الإجابة عن سؤال ضمني، يطرحه المثقف الغربي على نفسه من حين إلى آخر انسجاماً مع تقاليد الفكر الفلسفي الذي يريد أن يفهم المايحدث باعتبار الفهم جزءاً عضوياً وحقيقياً من هذا المايحدث نفسه. لكنه سؤال حيوي وخطير جداً بالنسبة للمثقف العربي، والعالمثالثي، وكل من يجد نفسه خارج ـ الموضوع بالنسبة للمايحدث الغربي. إنه سؤال: ما سرُّ المعجزة الغربية. ولنعترف بكلمة (المعجزة) ولفظها المحرج.

فوكو يتجاوز حاجز الإعجاز هذا سواء كان بالمفهوم الغربي، أو الآخر. إنه متطوع للكشف عن: كيف تشتغل جاهزيات العقلنة الغربية. كيف تعبر من الـذهن لتغدو حضارة هائلة تجعـل كل ما يجاورها ويسبقها يقبع في هامشية ما قبل التاريخ.

أعمال فوكو المتلاحقة هي أحدث أنظمة فهم الفهم التي أنتجها مشروع العقلنة التشميلي. وكما قلنا دائماً فإن العقلنة ليست أنظمة التجريد ولا أنساق اللفظي والملفوظي وحدها، لكنها كذلك أنساق المرثي. والتمفصل بينها هو ما يتحدى الفهم. والقبض على بعض ترميزاته هو سر الأركيولوجيا/ الجينالوجيا الفوكونية.

أما جاهزيات الانضباط فهي التي تقدم القواعد المادية لكل البناء العقلاني. وإذا كنا ندرسها من خلال مؤسسات العزل والانغلاق، فهي لأنها تقدم نماذج مركزة لحالات الانتشار والانبشاث والتعدديات اللامتناهية لهرميات المعرفة والسلطة. فالإنسان الانضباطي والمجتمع الانضباطي ليسا حالة حزينة، ولا حالة تدعو للرثاء، أو الغضب أو التمرد. ذلك أنه لولا هذه الحالة لما نشأت مواقعية الحداثة نفسها. إنها الثمن التاريخي الباهظ، ولكنها في الوقت ذاته شكّلت نموذج الجاهزية الفريد، وربما غير القابل للتكرار.

المصح والمستشفى والسجن والمشغل (= المصنع فيها بعد) والثكنة والمدرسة، هي مؤسسات پانوپتيكية لتمفصل الملفوظي والمرثي معاً، لإنتاج الانضباط حصرياً بين جدران هذه المؤسسات، ولكن بثياً وإشعاعياً وامتدادياً إلى جميع سطوح ومفاصل وإرهاصات المجتمع. وكها يقول فوكو: وإن الرقابة الصحية هي متضامنة مع سلسلة كاملة من السيطرات الأخرى: العسكرية على الفارين، المالية على البضائع، الإدارية على العلاجات، والجرايات والمختفين، والمشفيات، والأموات، والتنكرات، تلك كانت الرقابة في الماضي، ثم تطورت وتشعبت في ظل النقلة إلى مجتمع الحداثة المرافقة لعصر التكنولوجيا، لتجد الرقابة الانضباطية الحديثة مؤونة وذخراً في تلك الشبكيات السابقة، ومراناً وتعوداً عموضعاً وموصوفاً، على ممارستها والاندماج الطوعي في أوالياتها. وخارطة الموضوعات والتفاصيل التي يقدمها فوكو في تحليله لجاهزيات الانضباط القديمة أوالياتها. وخارطة المنفوجات التنظيم المتلاحقة مع فقرات النموذج الانضباطي المتوافقة مع حاجات التنميط العليا التي تتطلبها التكنولوجيا المتقدمة.

لكن السجن يبقى مع ذلك مثال الاعتقال أو الإغلاق الشرعي المحتمي بالمؤسسات القضائية، والقانون الجنائي. وكما لاحظ دولوز فإن فوكو أعطى ثلاث مراحل لتطور هذه

المؤسسة. فهي كانت إبان عهود الحكم المطلق تأتي في أسفىل درجات العقاب، لوجود أشكال أخرى من التعذيب ترد على حالات اختراق السيادة المطلقة للحاكم، وتكشف عن جبروته وسطوته غير المحدودة. وفي مرحلة ثانية ومع إلغاء تلك العقوبات الأخرى ذات النزعة الانتقامية الرامزة للسلطة المطلقة، يغدو السجن هو المؤسسة المركزية للعقباب. وفي مرحلة ثبالثة، مع إصلاحات القوانين الجنائية، يخرج السجن عن حدوده المغلقة، ويروح يطبع نسخته على مؤسسات أخرى، مُعَدَّة للرعاية والإصلاح والتأهيل كالمصنع والمدرسة والثكنة الخ. . فهـو إذن كرقاص الساعة في صعود وهبوط مستمر. والنموذج الاعتقالي أو الانضباطي ليس واحداً، كها أنه لا يتبع تطوراً وحيد الاتجاه. فهو متعدد كما أنه له تحولاته الفجائية وغير المنتظمة. ولأنه ينتمى إلى ﴾ الخارج فهو يجسّم ﴾ العزل مقابل ﴾ النفي الذي كان يمثله مصحّ المجانين المبني عـلى شاكلة منفى البرص، خارج المجتمع، خارج أرض المجتمع ـ وإن أمكن تكديس المبرص في مراكب نهرية لا تتوقف في أي مرفأ أو مكان ـ لكن نموذج السجن الذي هو يقوم في ← العـزل، إنما يبقى خارج ← داخل المجتمع. ومن هنـا فإن حيّـزه من هذا الخـارج إنما يعكس صراعـات مراكز القوى التي تتموضع وتتنضد في سطوح ومستويات من الخارج، كما لو كانت في الداخـل. فالتحليل ليس سوى رسم خرائط، ومركزة نقاط المقاومة وعقد الصراع بين خطوط الهجوم والدفاع. فلا عجب أن يسمى فوكو نفسه بأنه مصمم خرائط. وأن الكتابة في النهاية ليست سوى مقاومة للنقطة في الخط، وللخط في الشكل، والأشكال هي مادة الهندسات في عالم الخارج. لكن الكتابة تظل هندسة من نوع خاص: إنها رسم الداخل على الخارج كيما يكون الخارج دائماً قابلًا لمسرحة نماذج الصراعات الناعمـة والصامتـة لقوى المعـرفة والسلطة؛ بحيث لا يكون الانضباط إلا تجسيد العقلنة. . هذا النموذج اللاشكلي المنتج لكل نماذج الأشكال الأخرى.

باریس، شتاء 1990

القَّمُ الأُولِ I تعذيب

### الفصل الأول منندى مكنية الاسكندرية www.alexandra.ahlamontada.com

## جسد المحكوم عليهم

حكم على داميان (Damiens)، في الثاني من آذار سنة 1757، بأن «يدفع غرامة معنوية هي الإقرار بذنبه علناً أمام باب كنيسة باريس الرئيسي»، حيث يجب أنْ «يُسْحَبَ ويقاد في عربة، عارياً إلا من قميص يستره، حاملًا مشعلًا من الشمع الملتهب وزنه قرابة الكيلوغرام»؛ ثم، وفي العربة نفسها، عند ساحة غريف (Gréve)، وفوق منصّة الإعدام التي ستنصب هناك، يجري قرصه بالقارصة في حلمتي وفراغيه، وركبتيه وشحيات فخذَيه، على أنْ يحْمل في يده اليمنى السكين التي بها ارتكب الجريمة لللكورة؛ جريمة قتل أبيه، ثم تحرق يده بنار الكبريت، وفوق المواضع التي قُرِصَ فيها يوضع رصاصٌ مذوّب، وزيت مُحمّى وقار صمغي حارق، وشمع وكبريت مخزوجان معاً، وبعدها يُمزق جسد، ويقطع بواسطة أربعة أحصنة، ثم تُتَلَفُ أوصاله وجسده بالنار، حتى تتحوّل إلى زماء يذري في الهواء (الدين)

«وأخيراً تمَّ تفسيخه، كها ذكرت صحيفة غازيت استردام (2). ودامت هذه العملية الأخيرة مدةً طويلة جداً، لأنَّ الأحصنة التي استخدمت لم تكن متعودة على الجرّ؛ بحيث إنه بدلاً من أربعة، كان لا بد من استخدام ستة؛ ومع ذلك فلم بكن هذا كافياً، فترجب من أجل اقتطاع ركب البائس التعيس، قطع أعصابه ومفاصله بالفاس».

«يؤكّد أنه رغم كونه سَبَّاباً كبيراً، فإنه لم يصدر عنه أيَّ تجديف؛ إلَّا أن الآلام البالغة حملته على الصراخ الرهيب، وفي أغلب الأحيان كان يكرّر: يا إلّهي، إشفق عليَّ؛ يا يسوع عونك. وقد اطلع المشاهدون على اهتهام كاهن كنيسة سان بول الذي لم يترك، رغم تقدّمه في السن، أية لحظة دون مواساة المعذّب».

وصرح المستثنى من التعذيب، بوتون: «جرى إشعال الكبريت، ولكن النار كانت خفيفة حتى إنَّ جلد أعلى اليد فقط لم يتأذ إلاَّ قليلاً. وبعدها جاء أحد منفذى التعذيب، وقد شمَّر عن

ساعديه إلى أعلى من المرفق، وأخذ الكهاشة الفولاذية المصنوعة خصِّيصاً لهذا الغرض، وطولها ما يقارب قدماً ونصف قدم، فأخذ يقرصه في شحمة الفخذ الأيمن ثم في الركبة، وانتقل منها إلى قسمي شحمة الذراع الأيمن، ثم انتقل إلى الحلمتين؛ هذا المنفذ وإنْ بدا قوياً متيناً، لقي الكثير من العناء في اقتلاع قطع اللحم التي كان يأخذها في الكهاشة مرتين أو ثلاث مرات من الجانب ذاته وهو يفتل، وما كان يطلع معه كان يشكّل في كل قسم جرحاً بضخامة قطع نقود كبيرة».

وبعد هذه القرَّصات، كان داميان الذي كان يصرخ كثيراً، دون أنْ يكفر، يرفع رأسه وينظر إلى حاله؛ وكان القارصُ ذاته يأخذ بملعقة من حديد من طنجرة من هذا الدواء الغالي شيئاً ينثره رشاً فوق كل جرح. وبعدها تم ربط أمراس صغيرة بالأمراس المخصصة للربط بالأحصنة، ثمَّ ربطت الخيول فوقها بكل طرفٍ على طول الرُّكب والأفخاذ والأذرعة.

«واقترب السيد لوبرتون، ككاتب، عدة مرات من المعذّب، لكي يسأله إذا كان لديه ما يقوله. وكان الجواب دائماً بالنفي؛ كان يصرخ كها يوصف المعذبون، الوصف الذي لا يحتاج إلى بيان بالقول، فيقول عند كل هجمة تعذيب: «عفوك، يا إلمي! عفوك يا ربّ». ورغم كل هذه الألام المذكورة أعلاه، كان يرفع رأسه من وقت إلى آخر وينظر إلى حاله بجرأة. وكانت الأمراس المشدودة جداً من قبل الرجال والتي كانت تشدّ أطرافه تؤلمه ألماً يصعب التعبير عنه. ومع ذلك اقترب منه السيد لوبرتون مرة أخرى وسأله إذا كان يريد أن يقول شيئاً. فردّ بالنفي. واقترب المعرفون عدة مرات وكلموه طويلاً؛ كان يقبّل عن طيب قلب المصلوب المذي كانوا يقدمونه إليه؛ كان يمطّ شفتيه ويقول دائماً: «عفوك يا رب».

وشدّت الأحصنة، فسحب كلُّ منها طرفاً بشكل متواذٍ، وكان كل حصان يقودُه مُنَفِّذ. وبعد ربع ساعة، تكرّرت الحفلة ذاتها، وأخيراً وبعد عدة معاودات، كان لا بدّ من تغيير اتجاه الخيول عند الشدّ. فخيول الذراع الأيمن سُحبت باتجاه الرأس، وخيول الرَّكب ردّت باتجاه الركب مما أدّى إلى كسر الذراعين عند المفاصل. وتكرّرت هذه السحوبات عدة مرات دون جدوى. لقد كان يرفع رأسه وينظر إلى حاله. وكان لا بدّ من الاستعانة بحصانين لوضعها أمام ذينك المربوطين بالركب. بحيث صارت الخيول ستةً دون جدوى.

وأخيراً قال المنفذ سمسون للسيد لوبرتون إنه لا أمل بالقضاء عليه، وطلب إليه أن يسأل «الأسياد» إذا كانوا يريدون تقطيعه إلى قطع. وأصدر السيد لوبرتون بعد أن خرج من المدينة، أمراً ببذل جهود جديدة، وهذا ما حصل. ولكن الخيول توقّفت، وسقط أحدها الذي كان مربوطاً بالركبة على الأرض. وجاءه المعرفون يكلمونه ثانية. فقال لهم (وقد سمعته بأذني): «قبّلوني أيها السادة». ولم يجرؤ السيد كاهن سان بول، أما السيد مارسيّلي فمرّ من تحت مَرسة الذراع الأيسر وقبّله فوق جبهته، وتشاور المنفذون فيها بينهم، وقال لهم أن لا يشتموا، وأن يقوموا بمهنتهم، وإنه غير ناقم عليهم، وطلب إليهم أنْ يصلُوا إلى الله من أجله، ورجا الكاهن أنْ يصلي لأجله في أول قداس.

وبعد محاولتَيْنُ أو ثلاث محاولات، سَحَبَ كلُّ من المنفذ سمسون والمنفـذ الذي قَــرَصَه سكينــأ

من جيبه، وقطعوا الفخذين من دون جذع الجسم. وكانت الخيول الأربعة في أقصى قوّتها تشدّ فسحبت الفخذين وراءها؛ أي الفخذ من الجهة اليمنى أولاً، والآخر بعده؛ وبعدها حدث ذات الشيء بالذراعين وفي موضع الكتفين والباطين وفي الأقسام الأربعة؛ لقد توجب قطع اللحم حتى العظم تقريباً، وكانت الخيول تشدّ بكل قوتها فسحبت الذراع الأيمن أولاً ثم الذراع الآخر بعده.

وبعد اجتزاء هذه الأقسام، نزل المعرِّفون لكي يكلموه؛ ولكن جلاده قال لهم إنه مات، رغم أني في الحقيقة كنت أرى الرجل يضطرب والفك السفلي تذهب وتجيءً كها لو كان يتكلم. وبعد ذلك بقليل قال أحد الجلادين: إنهم عندما رفعوا جذع الجسم لرميه فوق الحطب المشتعل، كان ما يزال حياً. وسلخت الأطراف الأربعة عن أمراس الخيول ورُمِيَت فوق الحطب المشتعل المعدّ داخل العرصة على خط مستقيم من منصة الشنق، ثم غُطِيَ الجسم بالحطب وبالرِزَم ووضعت النار في القشّ المختلط بهذا الخشب.

... تنفيذاً للقرار، تحوّل كل شيء إلى رماد. وكانت القطعة الأخيرة التي وجدت في الجمر. لم تَتَرمّد كلها إلا فيها بعد الساعة العاشرة والنصف مساءً. وظلت قطع اللحم والجذع حوالى أربع ساعات تحترق. وظلَّ الضباط الذين كنت واحداً منهم، وابني أيضاً، مع رماةٍ بشكل فصيلة، في المكان إلى حوالى الساعة الحادية عشرة».

ووأرادوا معرفة السبب الذي حمل كلباً على النوم في اليوم التالي في الحقل الذي كانت فيه المحرقة، وقد طرد منه عدة مرات، ولكنه كان يعود دائماً. ولكنه ليس من الصعب فهم أنَّ هذا المحيوان وجد هذا المكان أدفأ من أيِّ مكانِ آخر، (3).

وبعد ثلاثة أرباع القرن هذا هو النظام الذي سطّرَه ليون فوشي «لسجن الأحداث في باريس»(4):

المادة 17 ـ يبدأ نهار السجناء في الساعة السادسة صباحاً في الشتاء، وفي الساعة الخامسة، في الصيف. يدوم العمل تسع ساعات في اليوم في كل الفصول. تُخصص ساعتان في اليوم للتعليم. ينتهى العمل واليوم في الساعة التاسعة في الشتاء وفي الثامنة في الصيف.

المادة 18 ـ النهوض. عندما يقرع الطبل لأول مرة، يتوجّب على السجناء النهوض واللبس بصمت، في حين يتولّى المشرف (الناظر) فتح أبواب الزنزانات. في القرع الشاني، يتوجّب عليهم الوقوف ثم تسوية أسرّتهم. في القرع الثالث، يصطفون للذهاب إلى الكنيسة حيث تجري صلاة الصباح. هناك خس دقائق بين قَرْع وقرع.

المادة 19 ـ يتولّى الصلاة الكاهن ويتبعها بقراءة نصّ أخلاقي أو ديني. هذه الممارسة يجب ألاً تتجاوز النصف ساعة.

المادة 20 - العمل. في الساعة السادسة دون الربع في الصيف، وفي الساعة السابعة دون الربع في الشتاء، ينزل السجناء إلى الباحة حيث يغسلون أيديهم والوجه، ثم يتلقّون التوزيع

الأول للخبز. وبعد ذلك مباشرة، يتوزعون فشات بحسب المشاغل ويذهبون إلى العمل الذي يجب أنْ يبدأ في الساعة السادسة في الصيف وفي الساعة السابعة شتاءً.

المادة 21 ـ الغداء. في الساعة العاشرة يترك السجناء العمل للذهاب إلى المجمع، فيغسلون أيديهم في باحاتهم، ثم يتوزعون أقساماً. وبعد الغداء، ينالون فرصة حتى الساعة العاشرة دون عشرون دقيقة.

المادة 22 ـ المدرسة. في الساعة العاشرة والدقيقة الأربعين، وعند قرع الطبل، تتشكّل الصفوف. ويتم الدخول إلى المدرسة بحسب الأقسام. ويدوم الصفّ ساعتين، تستعملان بآنٍ واحد للقراءة والكتابة، وللرسم الخطّى وللحساب.

المادة 23 ـ في الساعة الثانية عشرة والدقيقة الأربعين، يترك السجناء المدرسة، بحسب الأقسام، ويذهبون إلى باحاتهم من أجل الفرصة. في الساعة الثانية عشرة والدقيقة الخامسة والخمسين، وعند قرع الطبل، يتوزعون ثانية بحسب المشاغل.

ا المادة 24 ـ في الساعة الواحدة، يترتّب على السجناء العودة إلى المشاغل: يدوم العمل حتى الساعة الرابعة.

المادة 25 ـ في الساعة الرابعة يخرج السجناء من المشاغل إلى الباحات حيث يغسلون أيديهم، ثمّ يصطفون للذهاب إلى غرفة الطعام.

المادة 26 ـ يدوم العشاء والفرصة حتى الساعة الخامسة بعدها يعود السجناء إلى المشاغل.

المادة 27 ـ في الساعة السابعة في الصيف وفي الساعة الثامنة في الشتاء يتوقّف العمل؛ وبعدها يتم توزيع الخبز في المشاغل. وتعقب ذلك قراءة تدوم ربع ساعة، موضوعها بعض التعليات، أو بعض الحكايا المؤثّرة يقدمها أحد السجناء أو أحد النظار، يتبعها صلاة المساء.

المادة 28 - في الساعة السابعة والنصف صيفاً، وفي الساعة الثامنة والنصف شتاءً، يذهب السجناء إلى زنزاناتهم بعد غسل الأيدي والتفتيش على الثياب الذي يتم في الباحات. وعند أول قرع للطبل، تُخلَعُ الملابس، وعند الثاني يذهب الجميع إلى الفراش. تقفل أبواب الزنزانات، ويقوم النظار بدورة تفتيشية في الممرات، للتأكد من النظام ومن الصمت.

قدمنا مثالاً عن التعذيب ومثالاً عن جدول زمني يومي، وهما لا يتناولان بالعقوبة الجراثم نفسها، ولا يعاقبان ذات النوع من المجرمين. ولكنهما يحدّدان تماماً، كلَّ على حدة، نوعاً من أنماط الجزاء. ويفصل بينهما أقلَّ من قرن. في تلك الحقبة تمت إعادة النظر في كل سياسة العقاب في أوروبا وفي الولايات المتحدة. إنها حقبة «الفضائح» الكبرى بالنسبة إلى العدالة التقليدية، إنها حقبة المشاريع الإصلاحية التي لا عدَّ لها؛ حقبة نظرية جديدة في القانون وفي الجريمة، تبرير جديد أخلاقي أو سياسي لحق العقاب؛ إلغاء للقوانين القديمة، تراجع الأعراف، مشروع أو تحرير قوانين «حديثة» في: روسيا 1760؛ بروسيا، 1780، بنسلفانيا وتوسكانة 1786؛ النمسا،

1788؛ فرنسا 1791، السنة الرابعة (للثورة الفرنسية)، 1808 و 1810. بالنسبة إلى العدالة الجزائية، إنه عهد جديد.

من بين هذا الكثير من التغييرات، أذكر تغييراً واحداً: زوال أنواع التعذيب. واليوم هناك اتجاه إلى إهماله؛ وربما أثار في وقته الكثير من الاعتراضات؛ وربما نُسِبَ بيسر بالغ، وبكثير من التفخيم والتشدّق، إلى حساب «أنسنة» تسمح بعدم تحليله. وعلى كل حال، ما هي أهميته إن هو قورن بالتغييرات الكبرى على صعيد المؤسسات، وبقوانين واضحة وعامة، وبقواعد موحدة الإجراءات؛ واعتمدت هيئة المحلّفين في كل مكان تقريباً، وكذلك تحديد الصفة الإصلاحية الجوهرية للعقوبة، ثم هذا التوجه الذي لا ينفك يتزايد منذ القرن التاسع عشر والرامي إلى غذجة العقوبات وفقاً للأشخاص المجرمين؟ عقوبات أقل نيلاً للجسد بصورة مباشرة، ونوع من التكتّم في فنّ التعذيب؛ مجموعة من الآلام أكثر رهافة، وأكثر تبطيناً، ومعراةً من الزهو المنظور، كل هذا هل يستحق أن يُعْطَى مآلاً خاصاً، وهو الذي لم يَعْدُ أن يكون إلا أثراً من آثار إعادات الترتيب الأكثر عمقاً؟ ورغم ذلك هناك واقعةً تفرض وجودها: لقد زال، خلال بضعة عقود، الجسم المعذب، المقطع، المبتور، الموسوم رمزياً في الوجه أو في الكتف، المعروض حياً أو ميتاً، المعروض بشكل مسرحي. لقد زال الجسم كهدف رئيسي للقمع الجزئي.

في أواخر القرن الشامن عشر، وفي مطلع القرن التاسع عشر، ورغم بعض التوهجات الكبرى، كان العيد القصاصي الكثيب في طريق الانطفاء. في هذا التحول اختلطت عمليتان. ولم يكن لهما تماماً التدرج التــاريخي ذاته ولا مــبررات الوجــود ذاتها. من جهــة كان هـــاك تراجــع وامحاء العرض العقابي. وأخذ الاحتفال العقابي يدخل في البظل، لكي يتحول إلى مجرّد عمل إجرائي جديد أو إلى عمل إداري. وألغى الاعتراف العلني بالذنب في فرنسا أوَّل مرةٍ سنة 1791، ثم ألغى ثانية سنة 1830 بعد إقراره من جديـد لفترة وجيـزة؛ وألغى عمود التشهـير سنة 1789؛ وبالنسبة إلى انكلترا سنة 1837. والأشغال الشاقة التي كانت النمسا وسويسرا وبعض الولايات الأميركية مثل بنلسفانيا تطبقها في الشوارع أو في الطرقات العامة ـ المحكوم عليه مربوط بقيدٍ حديدي في عنقه، في ثياب متعددة الألوان، و«الكِلَلُ» في قدميه، يتبادل التحديات مع الجمهور والشتاثم والهزءات، واللكمات، وإشارات الحقد أو التعاطف(٥) ـ قد ألغيت تقريباً في كل مكان في أواخر القرن الثامن عشر، أو بخلال النصف الأول من القرن التاسع عشر. وظل العرض التشهيري قائماً في فرنسا سنة 1831، رغم الانتقادات العنيفة ـ «مشهد مقرب» ـ هذا هو وصف ريال(6). وألغى نهائياً في نيسان سنة 1848. أما السلاسل التي كانت تجرّ المحكومين بالأشغال الشاقة عبر فرنسا كلها، وصولًا إلى برست وتولون فقد حلَّت محلها عربات مقفلة لاثقة، مدهونة بالأسود سنة 1837. وتوقف القصاص عن أنْ يكون علنياً بصورة تـدريجية. وكـل ما كان فيه من مظاهر استعراضية كان بعد ذلك مقروناً بالشجب والاستنكار؛ وإذ لم تعد وظائف الاحتفال العقابي، وبصورة تدريجية، مَفْهُومة، بدأ الشك في هذا الطقس الذي «يلزم» الجريمة بأنه يقيم معها علاقـات قرابـة مشبوهـة: أن يعادلهـا، إنْ لم يكن يتجاوزهـا وحشية، وأنْ يعـوِّد

المشاهدين على وحشية كان يُراد صرفهم عنها، وأنه يظهر تكاثر الجرائم، وأنه يُظهر السجان بمنظهر المجرم، والحكام بمنظهر القتلة، وأنْ يقلب في اللحظة الأخيرة الأدوار، وأنه يجعل من التعذيب موضوع شفقة أو إعجاب. وقد عبَّر بيكاريا باكراً عن ذلك بقوله: والقتل الذي كان يقدم لنا كجريمة رهيبة نراه يرتكب ببرودة وبدون ندامة (٥٠). وأصبح التنفيذ العلني الأن يعتبر كبؤرة يشتعل فيها العنف.

واتجه العقاب بعدها ليصبح الجزء الأكثر خفاة في العملية الجزائية. مما أدَّى إلى عدة نتائج: لم يعد ضمن مجال الرؤية والمشاهدة شبه اليومية، بل أصبح داخلاً في مجال الروعي المجرد؛ وأصبحت فعاليته، تُعْزى إلى حتميته، لا إلى شدّته المرثية؛ وأصبح التأكد من حتمية العقوبة وأصبحت فعاليته، تُعْزى إلى حتميته، لا إلى شدّته المرثية؛ وأصبح التأكد من حتمية العقوبة لوساعات الكرية، هو الذي يجب أنْ يردع عن الجريمة. لقد غير الميكانيك النموذجي للقصاص دواليبه. ومن جراء هذا الواقع لم تعد تأخذ العدالة على عاتقها علناً (وأمام الجهاهير) جانب العنف المرتبط بتنفيذها. فإن هي قتلت، وحتى إنْ ضربت، فذلك لم يعد تمجيداً لقوتها. بل هو جزء من ذاتها، عليها أن تتسامح به، ولكن دون الإقرار به إلا بصعوبة. فقد تمت إعادة توزيع الخزي: فمن خلال القصاص ـ المشهد، ينبعث من المقصلة رعب غامض. ويلف كلاً من الجلاد والمحكوم.

وإذا أمكن لهذا الرعب دائماً أن يعكس إلى شفقةٍ أو إلى تمجيدٍ، العارَ الذي كان مفروضاً على المعذُّب، فإنه كان يُحَوِّل، وبانتظام إلى عارِ العنفَ الشرعي الذي كان يمــارسه الجــلاد. ومن هذا الحين أصبحت الفضيحة والنور يُوزعان بشكل مختلف؛ وأصبح حكم الإدانة بـذاته هـو الذي يُفْتَرَضُ به أَنْ يَسِمَ الجانح بوسمة سلبية لا لبسَ فيها، [فنتج عن ذلك]: عـلانية المـداولات أو المحاكمات وعلانية الحكم؛ أما التنفيذ فبدا وكأنه عار إضافي كانت العدالة تخجل من فرضه على المحكوم؛ فوقفت، إذن، بعيدةً عنه، وحاولت دائماً إسناده إلى الآخرين، وتحت طابع السرية. وأصبح من المستقبح أنْ يكون الإنسان أهـلًا للقصاص، ولكن من غـير المشرِّفِ لنــا أنْ نعاقِب. من هنا نشأ هذا النظام المزدوج الحمائي الذي أقامته العدالـةُ بينها وبـين العقاب الـذي تفرض. واتجه تنفيذ العقوبة ليصبح قطاعاً مستقلًا، تقوم آلية (جهاز) إدارية به نيابة عن العدالة ليخلصها منه؛ وتحرَّرت هذه من هذا الهم الأصم بنوع من طمس بيروقراطي للعقوبة. ومن الملحوظ، في فرنسا، أنَّ وضعت إدارة السجون ولمدة طويلة تحت إشراف وزارة الـداخليـة، وإدارة سجون المؤبد والأشغال الشاقة تحت رقابة وزارة البحرية أو وزارة المستعمرات. ومن وراء هذا التقسيم للأدوار نشأ الإنكار النظري: إنَّ جوهر الحكم الذي نصدره نحن القضاة، لا تعتقدوا أنـه يقوم عـلى العقاب؛ إنـه بحـاول أنْ يُصْلحَ، ويُقـوِّمَ وأنْ «يشفى»؛ لقـد طـردت تقنيـة التحسـين، في العقوبة، التكفير عن الذنب بالمعنى الدقيق، وحررت القضاة من مهنة المجازاة البشعة. وهكذا يوجد في العدالة الحديثة ولدى الذين يوزعونها خجل من المعاقبة، لا يستبعد دوماً الحماس. هـذا الخجل ينمو باستمرار: إذ يزداد حول هذا الجرح عددُ علماء النفس والموظفين الصغار المسؤولين عن التقويم الأخلاقي.

إذن فإن زوال التعذيب بأنواعه، هو المشهد الذي يمحى، وكـذلك أيضـاً انحلَّت القبضة عن الجسد. قال روش Rush، سنة 1787: «لا أستطيع أن أمنع نفسي من الأمل بأنْ يكون غير بَعيد الـوقتُ الذي تُصبحُ فيه المشنقةُ وعمودُ التشهير، ومنصةُ الإعـدام، والسوط، والـدولابُ، في تاريخ التعذيب، معتبرةً من علامات بربرية العصور والبلدان، ومعتبرة كدلائل على ضعف تـأثير العقل والدين على النفس البشرية، (8). وقد ذَكَر، بهذا الشأن قمان مِيْنن وهو يفتتح، بعد ذلك بستين سنة، المؤتمر الثاني للعقوبات في بروكسل، بأنَّ زمن طفولته هو حقبة مضت بعيداً: «لقـد شاهدت الأرض مزروعة بالدواليب، وبالمشانق، وبالمقصلات وبأعمدة التشهير، لقد شاهدتُ هياكل عظمية عمدة ببشاعة فوق دواليب، (9). لقد أُلغى الوسم بالحديد المحمّى في انكلترا سنة 1834، وأُلغى في فرنسا سنة 1832؛ ولم تتجرًّا إنكلترا على تطبيق التعـذيب الأكبر للخـونة، بكـل اتساعه سنة 1820 (إنَّ المجرم تيستل ـ وود لم يُقطِّع قُـطعاً). وحـده السوط بقي قـائياً حتى ذلـك الحين في بعض الأنظمة الجزائية، (روسيا، إنكلترا، بروسيا). ولكن بوجه عام، أصبحت أشكال تطبيق العقوبات محتشمة. فقد مُنع المساس بالجسد. أو إلى أدن حـد في جميع الأحـوال، من أجل الوصول عبره إلى شيء ما غير الجسد بالذات. قيل فيما بعد: إنَّ السجن والاعتقال، والأشغال الشاقة، والمؤيدة، ومُنْعَ الإقامة، والإبعاد ـ والتي احتلت مكانة مهمة جداً في الأنظمة الجزائية الحديثة ـ تشكل بالتأكيد عقوبات «جسدية»، فهي بخلاف الغرامة، تتناولُ وبصورة مباشرة الجسد. ولكن هذه العلاقة: القصاص ـ الجسد لم يُعد فيها ما يشب العلاقة التي كانت بين الجسد وأشكال التعذيب (سابقاً). لقد أصبح الجسـد فيها في مـوقع الأداة أو الـوسيط: وإذا كان التدخل يتناوله بالحبس، أو بالتشغيل، فإنما يتم ذلك من أجل حرمان الفرد من حريـة تعتبر بآنٍ واحدٍ كحق وكمُلْك. فالجسد، بموجب هذا النـوع من العقاب، إنمـا يؤخذ ضمن نـظام من الإكراه ومن الحرمان، ومن الالتزامات والمحظورات. فالتألم الجسدي، وألم الجسد بالذات ليسا بالعناصر المؤسسة للعقوبة. لقد انتقلت العقوبة من فن في الأحاسيس التي لا تطاق إلى نظام اقتصاد للحقوق المعلقة. وإذا كان ما يزال يتـوجّب على العـدالة أنْ تتنــاول الجسم وتطالــه لدى المحاكمين فإنَّ ذلك يتمَّ من بعيد، ويشكل لائق، مناسب، وفقاً لقـواعد صــارمة، وسعيــاً وراء هدف أكثر (علواً) بكثير. وبفعل هذا الامتناع الجديد، توافد جيش من التقنيين يحلُّ محـل الجلَّاد الذي كان هو المشرِّح المباشر للألم: المراقبون والأطباء، والكهنة، والأطباء النفسيون، والعلماء النفسيون، والمربون؛ كل هؤلاء بـوجودهم وحـده قرب المحكـوم عليه، يؤدون للعـدالة المـديح الذي تحتاجه: فهم يكفلون لها بأنُّ الجسد والألم لن يكونا الغرضَيْن النهائيَيْن لعملها التأديبي. ومما يستحق التفكير هنا هو ما يلي: يتوجّب أن يكون هناك طبيب، اليوم، يسهر على المحكومين بالإعدام، وحتى اللحظة الأخيرة ـ بحيث يتوتّى مهمة تأمين راحة المحكوم، وبذات الوقت تـأمين عدم ـ تألمه، هذا إضافة إلى الموظفين الذين يكلفون بدورهم بإزهاق حياته. وعندما تقترب لحظة التنفيذ، يضرب المحكومون أبَرأ مهدئةٍ. ومنتهى طوباوية الحياء القضائي تتجَّلي في: الحرمان من الوجود مع تفادي الإحساس بالألم، الحرمان من كل الحقوق دون تعريض للألم، فرض عقوبات خالية من الوجع. فاللجوء إلى الصيدلانية النفسانية وإلى مختلف «العازلات» الفيزيولوجية، حتى ولو تمُّ بصورة موقتة، يقع في الخط المستقيم مع هذا العقاب «اللَّاجسدي».

إن هذه العملية المزدوجة أو إبطال المشهد وإلغاء الألم وإنما تشهد عليها الطقوس الحديثة لتنفيذ الإعدام. هناك تحرك واحد قاد و بوتيرة خاصة بكل والتشريعات الأوروبية: بالنسبة إليها جيعاً هناك موت واحدً، دون أنْ يكون على هذا الموت أنْ يحمل عالياً وسمة الجريمة أو أنْ يُشهِّر بالوضع الاجتهاعي للمجرم؛ موت لا يدوم أكثر من لحظة، دون ما ضراوة تضاعف هذا الموت قبل التنفيذ أو بعده؛ توقعه على الجثة، تنفيذاً ينصبُ على الجناة أكثر نما ينصبُ على الجسد. لقد زالت هذه العمليات الطويلة حيث كان الموت يتأخر بفعل توقفات محسوبة ومتعددة من جراء سلسلة من الهجهات المتتالية. لقد زالت هذه التدابير كالتي كانت تشاهد عند قتل قتلة الحكام، أو كالتدبير الذي تخيله، في مطلع القرن الشامن عشر مؤلف كتاب «الشنق ليس بالعقاب الكافي» (١٥)، والذي كان يريد تحطيم المحكوم بواسطة الدولاب، ثم جلده حتى الإغهاء، ثم تعليقه بالسلاسل، قبل تركه يموت ببطء من الجوع. لقد زال التعذيب الذي كان المحكوم عليه بوجبه يسحل فوق حصير حتى لا يتشقف الرأس فوق البلاط، وحيث تفتح بطنه، وتستخرج بحبه يسحل فوق حصير حتى لا يتشقف الرأس فوق البلاط، وحيث تفتح بطنه، وتستخرج أخشاؤه على عجل، حتى تتسني له رؤية ذلك بعينيه، ويُرمى في النار؛ وحيث يُقطعُ رأسه أخيراً ويشقف جسمه الى قطع (١١١): إنَّ ردّ هذه «الموتات الألف» الى [بجرد] الإعدام الخالص مرة واحدة ويشقف جسمه الى قطع (١١٠):

سبق أنه في سنة 1760، في إنكلترا (بمناسبة تنفيذ الإعدام باللورد فِرِّره) تجربة آلـة شنق (نزع حاملةٍ من تحت رجلي المحكوم تجنب النزاعات الطويلة الأخيرة والمكابشات التي كانت تحصّل بين الجلاد والضحية). وتمُّ تحسينها واعتهادها نهائياً سنة 1783، أي في السنة ذاتها التي ألغي فيها العرض التقليدي عند (نيوغات Newgat)، في (تيبورن Tyburn)، وحيث اغتنمت فرصة إعادة بناء السجن، بعد أعمال الشغب في (gordon Riots)، من أجل إقامة مشانق في نيوغيت بالذات(12)، وتتناول المادة الشالثة الشهيرة من القانون الفرنسي لسنة 1791، التالي نصّها «كل محكوم بالإعدام يُقطع رأسهُ، تحمل هذا المعنى المثلث: موتُ يتساوى فيه الجميع (والجرائم من ذات النوع تعاقب بذات النوع من العقوبة، مهم كان مركز وحالة الجاني، هكذا نص الاقتراح الذي جرى التصويت عليه، بناء على اقتراح من غيوتين في أول كانون الأول سنة 1789)؛ مـوت واحد وحيد لكل محكوم، يحصل بضربة واحدة، دونما لجوء إلى التعذيب «الطويل وبالتالي القاسي»، كما أبطلت المشنقة من قبل لويِّلتِيهُ؛ وأخيراً يقتصر القصاص على المحكوم وحده فقط، لأنَّ قطع الرأس، وهو عقاب النبلاء، هو الأقبل مجلبة للعبار بالنسبة إلى عبائلة المجرم(١١٥). واستعملت المقصلة (غيوتين [باسم مخترعها غيوتين]) ابتداء من آذار 1792، إنها الميكانيك الملائم لهـذه المبادىء. واقتصر المـوت فيها عـلى حدث مـرثيّ، إنمـا آنيّ وللتـوّ. بين القـانون أو الـذين ينفذونه، وبين جسد المجرم، أصبح التهاس مختصراً مقتصراً على لحيظة كالبرقة. لا مواجهة جسدية، ولم يعد الجلاد إلّا مؤقَّتاً دقيقاً «لقد دلّت التجربة ودل العقل على أنّ الاسلوب المستعمل قديماً من أجل قطع رأس المجرم يعرّضه لعذاب أكثر بشاعة من الحرمان المجرّد البسيط من الحياة، الذي هـو المطلوب الأكيـد من قبل القانون، حتى يتم التنفيـذ في لحظة واحـدة وبضربة واحدة؛ وتدلُّ التجارب كم يصعب التوصل إلى هذا الأمر. إذ يتوجّب بالضرورة من أجل التيقن من الوسيلة، أنْ تتم بوسائل ميكانيكية لا تتبدّل، يمكن أيضاً تحديد قوتها ومفعولها... ومن السهل العمل على بناء مثل هذه الآلة ذات المفعول الذي لا يخيب؛ إنّ قطع الرأس سوف يتم في لحظة بحسب مقتضى القانون الجديد. ولكن هذا، وإنْ بدا ضرورياً، إلا أنه لم يترك أيّ أثر وقلّها التُفِتَ اليه (14). فالمقصلة، لا تكاد تمس الجسم، وتقضي على الحياة، كما أنّ السجن ينتزع الحرية، أو الغرامة تقتطع من المال. وهي أي المقصلة، يفترض بها أن تطبق القانون لا على جسم طبيعي معرض للألم، بقدر ما تطبقه على ذاتِ حقوقية، مالكة لحق الوجود كبقية حقوق أخرى، فكان عليهاً أن تتضمن تجريداً للقانون بالذات.

لا شك أنَّ شيئاً ما من التعذيب قد انضاف، لفترة من الوقت، في فرنسا إلى الإعدامات. فالقاتل لوالديه - وقاتل الحكام المعتبر مشل الأول - كان يقاد إلى المشنقة مجللاً بغلالة سوداء وهناك، وحتى سنة 1832، كانت تقطع يده. ولم يبق من ذلك إلا زينة الغلالة. هكذا حدث لفيشي Fieschi، في تشرين الثاني سنة 1836: «لقد اقتيد إلى مكان الإعدام بالقميص، حافي المقيشي، والرأس مجلل بغلالة سوداء وعرض على المنصة في الوقت الذي كان مُنصَّب يتلو على الناس قرار الإعدام، ثمّ أعدم حالاً». يجب أنْ نتذكر داميان. وأن نذكر أنَّ الملحق الاخير للموت الجزائي كان غلالة حداد. إنَّ المحكوم يجب أن لا يُرى. وحدها قراءة قرار الحكم فوق المنصة تعلن عن جريمة يجب أن لا يمثلها وجه (قا). وآخر معلم بقي من التعذيب الكبير هو المغاؤه: به (غطاء يخفي الجسم). إعدام (بنوا Benoit): وهو الغادر التثليثي ـ قاتل أمه، لوطي، وقاتل عترف ـ ، لقد كان أول قاتل لوالديه جنبه القانون قطع اليد: «وفيها كانت تتم قراءة قرار الإعدام، كان قد أصبح على المنصة يسنده الجلادون. لقد كانت رؤية هذا المشهد شيئاً مرعباً. وقد غُطِيَّ بكفن واسع أبيض، أمًّا وجهه فأخفي بغلالة سوداء. وهكذا تفادى قاتل أمه أنظار الجمهور الصامت، وتحت هذه الثياب الغامضة الكثيبة، لم تعد الحياة تظهر إلاً من خلال الجعير الذي سرعان ما انتهى تحت السكين (قال.).

هكذا فقد أغمى، في مطلع القرن التاسع عشر، المشهدُ الكبير للعقاب الجسدي؛ وأخفي الجسد المعذب؛ واستبعد من القصاص، عرضُ مشهد الألم. وتم الدخول في حقبة الرزانة العقابية. فإن زوال التعذيب هذا يمكن أن يُعتبر شبه متحصل تقريباً في حدود السنوات 1848-1830. بالتأكيد يتطلّب هذا التأكيد الشامل بعض التصحيحات. هناك أولاً أن التحوّلات لم تتم دفعة واحدة كلها، ولا وفقاً لعملية موحدة. فقد وقعت تأخيرات. ومن المفارقة أنْ تكون إنكلترا أحد البلدان الأكثر معارضة لهذا الزوال الذي طاول التعذيب: ربما بسبب الدور النموذجي الذي أضفاه على عدالتها الجرمية نظامُ المحلّفين، وإجراءُ العلنية، واحترام قانون وضيان الحرية الفردية والحياية ضد التوقيف الكيفي» (Habeas Corpus)؛ وبصورة خاصة، ولا شك، لأنها لم تشأ أنْ تحدّ من صرامة قوانينها الجزائية خلال الاضطرابات الاجتماعية الكبرى التي حصلت فيها بين 1780 و 1820. لقد فشل روميلي (Romilly) وماكينتوش Mackintosh وفويل بوكستون Rossi والإنكليزي ـ هذه «المذبحة المخيفة» كها يقول روسيً Rossi وقسوة القانون (على عليها القانون الإنكليزي ـ هذه «المذبحة المخيفة» كها يقول روسيً Rossi وقسوة القانون (علي

الأقل في العقوبات المنصوص عليها، لأنَّ التطبيق كان يزداد حقارة بمقدار ما كان القانون يبدو متعسفاً في نظر هيئة المحلفين) قد تصاعدت حتى، إذ، في سنة 1760، عدد بالاكستون 1810 ومن 160 الجريمة إعدام في التشريع الإنكليزي في حين بلغ عددها 223 سنة 1819. ومن الواجب أيضاً مراعاة الزيادات والتراجعات التي كانت عليها العملية الإجمالية فيها بين 1760 و 1840؛ ومراعاة سرعة الاصلاح في بعض البلدان مثل النمسا أو روسيا، والولايات المتحدة وفرنسا أيام الجمعية التأسيسية، ثم مراعاة الارتداد والتراجع في حقبة «معارضة الشورة» في أوروبا، والخوف الاجتماعي الكبير الحاصل فيها بين 1820 و 1848؛ وأيضاً مراعاة التغيرات، المؤقتة نوعاً ما، التي أحدثتها المحاكم والقوانين الاستثنائية؛ ومراعاة التفاوت بين القوانين والتطبيق الفعلي من قبل الحاكم (الذي قلّما يعكس دائماً حالة التشريع). كل هذا يجعل التطور الذي حدث في منعطف القرن الثامن عشر والقرن التاسع عشر غير منتظم.

يضاف إلى هذا أنه إذا كان جوهر التحوّل قد استقر حوالى سنة 1840، وإذا كانت آليات العقاب قد ارتدت يومشذ نمطها الوظيفي الجديد، فإنَّ العملية كانت بعيدةً عن النهاية. إن تخفيض التعذيب كان اتجاهاً قد تجذّر في التحوّلات الكبرى التي حصلت فيها بين 1760 و 1840. ولكنه لم يُسْتكمل؛ ويمكن القول إنَّ تطبيق التعذيب قد شاب لمدة طويلة نظامنا الجزائي وما يزال حتى اليوم. فالمقصلة هذا الجهاز الذي يؤمّن الميتات السريعة والسرية، قد وسم في فرنسا أخلاقيات الموت الشرعي. ولكن الثورة ألبستها في الحال حلة طقسية مسرحية. فطيلة سنوات، كانت المقصلة مشهداً منظوراً. وكان لا بدّ من نقلها إلى حاجز (سان جاك) "، واستبدال العربة المكشوفة بعربة مقفلة، ودفع المحكوم بسرعة من العربة نحو المنصة، وتنظيم عمليات الإعدام سريعاً في أوقات غير مناسبة، وأخيراً نصب المقصلة في ساحة السجون، بحيث تحجب عن الجمهور (عقب تنفيذ الإعدام بويدمان Weidmen سنة 1939)، ثم قطع الشوارع المؤدية إلى السجن الذي يخفي المنصة، وحيث يجري التنفيذ بصورة سرية (إعدام بوفه Buffet وبنتان المعدالة، وذلك حتى يكفّ الإعدام عن أنَّ يكون مشهداً، وحتى يبقى فيا بين العدالة وعكومها العدالة، ويكفي التذكير بالكثير من الاحتياطات حتى يُفْهَم أنَّ الموت الجزائي يبقى في عمقه، سراً غريباً. ويكفي التذكير بالكثير من الاحتياطات حتى يُفْهَم أنَّ الموت الجزائي يبقى في عمقه، وحتى اليوم أيضاً، مشهداً لا نزال بحاجة إلى الإبقاء عليه محظوراً.

أما التسلط على الجسد فهو أيضاً لم ينحل بصورة كاملة في منتصف القرن التاسع عشر. لا شكّ أنَّ العقاب قد توقف عن أن يكون مركزاً على التعذيب كتقنية للألم؛ واتخذ له غرضاً رئيسياً هو فقد ملكية أو خسران حقّ. ولكن القصاص كالأشغال الشاقة أو حتى كالحبس ـ وهو مجرّد حرمانٍ من الحرية ـ لم يعمل إطلاقاً بدون نوع من ملحقٍ جزائي يتناول الجسم بالذات. مثل: تقنين الطعام، الحرمان الجنسيّ، الضرب، المعرّل الضيّق. هل هذا كله هو نتيجة غير مقصودة،

<sup>(\*)</sup> اسم شارع في باريس.

<sup>(\*\*)</sup> سجن ومصح للأمراض العقلية، في باريس.

ولكنها محتومة للحبس؟ الواقع أنَّ السجن في ترتيباته الأكثر صراحة ووضوحاً قد أعدَّ دائماً نوعاً من تدبير ألم جسدي. ويدل الانتقاد الموجه غالباً إلى النظام التأديبي، خلال النصف الأول من القرن التاسع عشر (أن السجن لم يبلغ درجة العقوبة الكافية: فالمعتقلون هم أقل جوعاً وأقل برداً، وهو أقلَّ حرماناً في المجمل من كثير من الفقراء أو حتى من العمال)، على مسلمة لم تُلغَ أو ترفع بصورة صريحة أبداً وهي: أنه من الصحيح أن المحكوم يتألم جسدياً أكثر من الرجال الآخرين، والعقوبة قلَّما تنفصل عن كونها مجرد ملحق من الألم الجسدي. فها هي ماهية القصاص اللهجسدي؟

وهكذا فقد بقي عمق «تعذيبي» ضمن الأليات الحديثة للعدالة الجرمية \_ عمق لم تمكن السيطرة عليه تماماً، ولكنه مغلّف، وبصورة تزداد اتساعاً، بمعاقبة ما هو غير جسدى .

\* \* \*

كانت ظاهرة التخفيف من القسوة الجزائية، خلال القرون الأخيرة ظاهرة معروفة تماماً من قبل مؤرخي الحقوق. ولكن هذه الظاهرة أخذت، ولمدة طويلة، وبشكل إجمالي، كظاهرة كمية: كمية أقل من الفظاطة، كمية أقل من الألم، لين أكثر، احترام أكبر، و «إنسانية» أكثر. الواقع أنَّ هذه التحولات قد اقترنت بانتقال في الغرض بالذات الذي ترمي إليه العملية العقابية. تدنٍ في الكثافة أو الزخم؟ ربما. تغير في الهدف، حتماً وبالتأكيد.

فإذا كانت المعاقبة لا توجّه إلى الجسد بأشكالها الأكثر قسوةً، فعلى أيّ شيء تنصب قبضتها؟ وكان جواب المنظرين ـ الذين افتتحوا حوالى سنة 1760 حقبة لم تقفل بعد ـ بسيطاً، وشبه مؤكد، ويبدو هذا الجواب مدوّناً في السؤال بالذات. إنّ التكفير الذي يتكالب على الجسد قد استبدل بقصاص يعمل بالعمق على القلب، والفكر، والإرادة، والاستعدادات. ولمرة أخيرة صاغ مابلي Mably المبدأ: «فليتناولُ القصاصُ، إنْ أمكنني التكلم هكذا، الروح قبل الجسم، (17).

لحظة مهمة. فالانصار القدامى للبذخ في العقاب، الذي يتناول الجسد والدم قد تراجعوا. ودخلت شخصية جديدة على المسرح، مقنّعةً. لقد انتهت تراجيديا ما؛ وبدأت كوميديا ومعها أشباح من ظلال، وأصوات بدون وجوه، وكيانات لا يمكن مسها. وكان على الجهاز العقابي، للعدالة، أنْ يعض الآن على هذا الواقع الذي هو بدون جسد.

أهـو مجرّد تـأكيد نـظري يكذب التطبيق العقـابي؟ إن في هذا تسرعـاً في القـول. صحيـح أنَّ العقاب، اليوم لا يعني ببساطة قلب نفس عن مرامها، ولكن مبدأ مابـليّ لم يبق مجرّد أمنية تقية. فعلى طول المعاقبة الحديثة، يمكـن تتبع آثاره.

قبل كل شيء هناك استبدال للأغراض. ولا أقصد بهذا أنْ أقول إنهم بدأوا فجأة يعاقبون جراثم أخرى. لا شك أنَّ تحديد المخالفات، وتراتب خطورتها، وهوامش التسامح، والشيء المذي قُبِل بالواقع، والشيء المسموح به قانوناً ـ كل ذلك قد تغير إلى حدٍ بعيدٍ منذ مثتي سنة؛ فجرائم كثيرة لم تعد جرائم، لأنها كانت مرتبطة بنوع من ممارسة السلطة الدينية أو بنمطٍ من

الحياة الاقتصادية؛ فالكفر فقد وضعيت كجريمة، والتهريب والسرقة من المنزل فقدا جزءاً من خطورتهما. ولكن هذه الانتقالات ربما لا تشكل الحديث الأكثر أهمية: فقد احتفظ التقسيم إلى مباح وإلى محظور، من قرن إلى قرن، بنوع من الثبات. في المقابل إنَّ الموضوع «الجريمة»، وهو ما بتناوله التطبيق الجزائي، قد تغيُّر بشكل عميق: حيث تناول التغيير النوعيـة والطبيعـة، والجوهــر بنوع من الأنواع الذي منه يتكون العنصر الخاضع للعقاب، أكثر من تناولـه التعريف الشكـلي. فإنَّ استقرار القانون، نسبياً قد حمى بــدائل لـطيفة وسريعــة. تحت اسم جرائم وجنح يتناول الحكم تماماً ودائماً أغراضاً حقوقية محدّدة بموجب التقنين، ولكن الحكم يـطال بـذات الـوقت الأهواء والغرائز، والشذوذات، والمعاطب، والانحرافات، ومفاعيـل البيئة أو الـوراثة؛ وتجـري معاقبة الاعتداءات، وعرها تعاقب الاستعدادات الاعتدائية؛ والاغتصابات، وبذات الوقت الانحرافات؛ وجرائم القتل التي هي أيضاً نزعات ورغبات. فيقال: ليست هي التي تُحَاكم؛ وإذا كنَّا نذكرها، فمن أجل تفسير الوقائع التي تجب محاكمتها، ومن أجل تحديد مقدَّار تورط إرادة الفاعل في الجريمة. جواب غير كاف. فهذه الظلال القائمة وراء عناصر السبب، هي بالضبط التي تُحاكم وتعاقب. إنها تُحاكم عبر «الظروف المخففة» التي تُدخل قرار الحكم ليس فقط العناصرَ «الظرفية» للعمل، بل شيئاً آخر مختلفاً تماماً، لا يمكن أنْ يدخل حقوقياً في نطاق التقنين وهو: معرفة المجرم، والتقدير الـذي نحمله له، وما يمكن أن يُعْرَف عن العـلاقات بينـه وبين ماضيه وجريمته، وما يمكن أن نتوقع منه في المستقبل. إنها تُحاكَمُ أيضاً بفعل كـل هذه المفاهيم التي جالت بين الطب والقضاء منــ القرن التــاسع عشر («مشــوهو» حقبــة جُوْرْجِتْ Ġeorget، و «الشذوذات النفسية» الموجودة في تعميم شومي ، Chaumié ، و «المنحرفون» و «الشاذون» اللامتكيفون عند أهل الخبرة المعاصرين) والتي، تحت ذريعة تفسير فعـل ما، تشكـل أساليب في وصفٍ فردٍ ما. وهي تُعاقَبُ بعقوبة تدعى لنفسها وظيفة تحويل المجرم «ليس فقط راغباً بل أيضاً مؤهلًا للعيش وهو يحترم القانون، وهو قادر على سد احتياجاته الذاتية»؛ وهي أهل لذلك بفضل النظام الداخلي في عقوبة إن هي قاصصت الجريمة، فإنها تستطيع أنْ تغير ذاتها بذاتهــا (كان تلغي ذاتها، أو تمدُّد لذاتها عند اللزوم) بحسب ما إذا تغير سلوك المحكوم؛ وهي أهـل لذلك بفعل هذه «التدابير الأمنية» التي تـرافق العقوبـة (منع الإقـامة، الحـرية المـراقبة، الـوصايـة الجزائيـة، المعالجة الطبية الإلزامية) والتي لا يقصد بها عقبات المخالفة، بل مراقبة الفرد، والسيطرة على حالته الخطرة، وتغيير استعداداته الجرمية، ثم الاستمرار وعدم التـوقّف بعد حــدوث التغيير. إنّ نفسية المجرم لا تبحث في المحكمة فقط من أجل غايات تفسير جريمته، ومن أجل إدخاله كعنصر ضمن التعيين الحقوقي للمسؤوليات؛ وإذا كانت النفسية تُستدعى، وبكثير من التفخيم، وبالاهتمام البالغ بالفهم، وبالاجتهاد «العلمي» البالغ، فإنما يتمّ ذلك من أجل محاكمتها هي، بذات الوقت الذي تُحاكم فيه الجريمة، ومن أجل إشراكها في القصاص.

في كل المراسم الجزائية، منذ الاستعلام حتى إصدار الحكم وما للعقوبة من عواقب وآثار، تمّ إدخال حقل من المواضيع جاءت تضاعف، ولكنها أيضاً تفصل فيها بين الأغراض المحددة قضائياً والمقننة. إنّ خبرة الطب النفسي، وأيضاً وبشكل أعمّ، إنّ الانتربولوجيا (علم الإنسان) الجنائية، والخطاب المتكرّر الاجتراري، في العلم الجنائي، تجد هنا وظيفة من وظائفها الدقيقة: وذلك بالتدوين الرسمي للمخالفات ضمن حقل الأغراض القابلة لأنْ تكون موضوع معرفة علمية، إعطاء آليات العقاب الشرعي ممسكاً مبرراً، ليس فقط على المخالفات، بل على الأفراد؛ ليس فقط على ما فعلوه، بل على ما هم عليه، وما سيكونون عليه، وما يمكن أن يكونوا عليه. والملحق النفسي الذي أمنته العدالة هو في الظاهر تفسيري وتحديدي، إنه في الواقع استلحاقي. فمنذ 150 سنة أو 200 وضعت أوروبا موضع التطبيق أنظمتها العقابية الجديدة، أخذ القضاة، تدريجياً، إنما بتفاعلية تعود إلى زمن بعيد، يحكمون على شيء آخر غير الجرائم، على «روح» المجرمين.

وأخذوا، بفضل هذا بالذات، يقومون بشيء آخر غير الحكم. أو، لكي نكون أكثر وضوحًا، وداخل ذات النمطية القضائية للحكم، جاءت أغماط أخرى تقديرية تنساب لتغير في الجوهر قواعدَ الإنشاء. ومنذ أنْ أقامت القرون الـوسـطى، وبصعـوبـة وببطء، الأصـول الكـبرى في التحقيق والمحاكمة، فإن ذلك عني إقرار أحقيّة الجريمة وتحديد فاعلها ثم تـطبيق عقوبـة شرعية. فمعرفة المخالفة، ومعرفة المسؤول، ومعرفة القانون هي شروط ثـلاثة تمكّن من تـأسيس حكم حق. ولكن هـا إنه أخـذت تتشكل داخـل الحكم الجزائي الآن مسـألة أخـرى مختلفة تمـاماً عن الحقيقة. ليس فقط ببساطة: «هل الواقعة مقررة، وهل هي جرمية؟». بل وأيضاً: «ما هي هذه الواقعة، ما هو هـذا العنف أو هذا القتل؟ عند أيِّ مستوى، وفي أيِّ حقل من حقول الواقع يتوجّب تسجيلها؟ هـل هي استيهام، ردة فعـل عصابية، مرحلة هـذيان، انحراف؟». لم تعد المسألة ببساطة: «من هو فاعل الجريمة؟». بل: «كيف يمكن تحديد العملية السببية التي أحدثتها؟ وأين يقع داخل الفاعل منشؤها؟ هل هو غريزة، لاوعي، وسط، وراثة؟ . لم تعد المسألة ببساطة: «ما هو القانون الذي يقمع هـذه المخالفة؟» بل هي: «أيّ تـدبير يُتخـذ فيكون الأكـثر ملاءمة؟ كيف يمكن التنبؤ بتطور الفرد؟ وما هي الطريقة الأضمن من أجل إصلاحه؟» مجمل من الأحكام التقييمية، التشخيصية، الإحكامية، المعيارية، تتعلَّق بالفرد المجرم، جاءت تقيم ضمن هيكلية الحكم الجزائي. وهناك حقيقة أخرى تسرّبت إلى الحقيقة المطلوبة من قبل الآلة القضائية: حقيقة متداخلة بالأولى تجعل من التأكيد على الجرميـة تركيبـاً غريبـاً علمياً ـ قضـائياً. هناك حدث ذو دلالة: هو كيفية تطور مسألة الجنون ضمن المارسة الجزائية: فإنه بحسب قانون سنة 1810، لم تعالج مسألة الجنون إلّا بنص المادة 64. ولكن هذه المادة تنصّ على عــدم وجود لا جريمة ولا جنحة إذا كان المخالف في حالة جنون لحيظة الحدث. فإمكانية تحديد الجنون إذن كانت محصورة بتوصيف عمل بأنه جريمة: أنْ يكون الفاعل مجنونـاً، فليست خطورة حركته هي التي تتغيّر بذلك، ولا عقوبته هي التي تخفض، بل إنّ الجريمة بالذات هي التي تزول. وإذاً فمن المستحيل الإعلان عن شخص بأنه في آن واحــد مجرم ومجنــون. فإنّ تشخيص الجنــون إذا أقِرُّ لا يمكن أن يدمج في الحكم. إنه يقطع الإجراءات، ويرفع يد العدالة عن فاعل العمل. وليس فقط فحص المجرم المظنون بأنه مجنون، بـل نتائج هذا الفحص ذاتهـا هي التي يجب أن تكون خارجة على الحكم وسابقة عليه. ولكن سرعان ما تجاوزت محاكم القرن التاسم عشر معنى المادة

64. ورغم عدة قرارات صادرة عن محكمة النقض تذكر بـأنَّ حالـة الجنون لا يمكن أنْ تؤدي إلى عقوبة مخففة، ولا حتى إلى تبرئة، بل إلى قرار برفع اليد، فإنَّ القضاة ضمَّنوا أحكامهم مسألة الجنون؛ ويخفّ الجرم كلما ازدادت حالة الجنون؛ فإذا ثبّت الإجرام فالأولى هـو الحُجْر والمعالجة بدلًا من المقاصصة. فإذا كان المجرم خطراً فهو مريض بشكل بــارز، الخ. . . من وجهــة نظر قانون الجزاء كل ذلك يعتبر محالات قضائية. ولكن من هنا كانت نقطة انطلاق تطور قام الاجتهاد وقام التشريع بذاته بتسريعه؛ خلال الـ 150 سنة التالية: فقــد كان هــــاك إصلاح ســــة 1832 الذي أدخل الظروف التخفيفية، إذ أتاح تعديل الحكم وفقاً لدرجات المرض المفترضة، أو وفقاً لأشكال الجنون النصفي. وجعل التطبيق، المعمم في المحاكم البدائية، والموسع ليشمل المحاكم التأديبية وكذلك الفحص الطبي النفساني، جعل الحكم، حتى وإنْ صيخ دائماً بعبارات العقوبات القانونية، يتضمن، ويشكل غامض إلى حدٌّ ما، تقديرات تتعلق بحالة السوائية (٥)، وتحديدات السببية، وتقدير التغيرات المحنملة، وعلى تنبؤات استباقية حول مستقبل الجانح. وكلها عمليات نخطىء إنْ قلنا إنها تعِدّ من الخارج حكماً جيد الأسانيد (الحيثيات). إنها تدخل مباشرة في عملية تكوين الحكم. فبدلاً من أنْ يُحو الجنون الجريمة بالمعنى الأول للمادة 64، أصبحت كل جريمة الآن. وعند اللزوم، أصبحت كلِّ نحالفة تحمل في ذاتها، نوعاً من الشبهة الشرعية. وأحياناً أيضاً نوعاً من الحق يمكن المطالبة به وهو فرضية الجنون، وفي جميع الأحوال، الشذوذ والخروج على السوية. والحكم الذي يجرم أو يبرىء ليس ببساطة حكماً تجريمياً، أي قراراً قانونياً يعاقب. إنه يحمل معه إقراراً بالسوائية، وأمراً تقنيّاً بوجوب العمل على السوائية الممكنة. وأن القاضي في أيامنا ـ حاكمًا أو مُحلِّفاً ـ يقوم بشيءٍ آخر، (غير الحكم).

وهو لم يعد وحيداً في الحكم. فعلى طول الإجراءات الجزائية، وتنفيذ العقوبة، تتكاثر سلسلة كاملة من المقالات الملحقة؛ فقد قامت عدالات صغرى وقضاة موازون وتكاثروا حول الحكم الرئيسي: خبراء أطباء في علم النفس أو علماء نفسيون، قضاة لتطبيق العقوبة، مربّون، موظفون في الإدارة الإصلاحية، كلهم يجزئون السلطة الشرعية الجزائية؛ حتى يقال إنَّ أياً منهم لا يتقاسم فعلًا حتى الحكم؛ إنَّ البعض، بعد صدور الأحكام، ليس له أيَّ حتى غير تنفيذ عقوبة محددة من قبل المحكمة، وخصوصاً أنَّ الآخرين - الخبراء - لا يتدخّلون قبل صدور الحكم لكي يقدموا تقديرات بل ليوضحوا قرارات الحكام. ولكن بما أنَّ العقوبات والقرارات الأمنية التي تعينها المحاكم ليست إطلاقاً محددة، وبما أنها يمكن أن تُعدَّلُ أثناء السير بالمحاكمة، ومنذ اللحظة التي يترك لآخرين، غير قضاة المخالفة، صلاحية تقرير ما إذا كان المحكوم ويستحق، أنْ يوضع في الحرية المجزأة أو في الحرية المشروطة، وأنهم يستطيعون وضع حدٍ للوصاية الجزائية عليه، فهي كلها إجراءات آلية لعقوبة شرعية توضع بين أيديهم، وتترك لتقديرهم: فهم قضاة ملحقون، ولكنهم قضاة بالتهام والكهال رغم كل شيء. وكل الجهاز الذي تنامى منذ سنوات حول تطبيق المعقوبات، وملاءمتها مع الأفراد، كثر المقامات ذات القرار القضائي، وأطال في هذا الأخير إلى العقوبات، وملاءمتها مع الأفراد، كثر المقامات ذات القرار القضائي، وأطال في هذا الأخير إلى

أي بمعنى الحالة الطبيعة أو الاعتيادية (م).

ما بعد صدور الحكم. أما الخبراء، الأطباء النفسيون، فهم يستطيعون الامتناع عن الحكم. ولتنفحص المسائل الثلاث التي تتوجّب عليهم الإجابة عنها منذ التعميم الصادر سنة 1958: هل المتهم يشكيل حالة خطرة وهل هو مؤهل للعقاب الجزائي؟ هل هو قابل للشفاء أو لإعادة التأهيل؟ إنَّ هذه المسائل ليست ذات علاقة بالمادة 64، ولا بالجنون المحتمل للمتهم عند لحظة الفعل. إنها ليست مسائل ذات علاقة وبالمسؤولية». إنها لا تُعنى إلا بإدارة العقوبة، وبضرورتها، وببحدواها، وبفعاليتها المحتملة ؛ إنها تتيح، وبلغة قليا تكون قانونية، الإشارة ما إذا كان المحجر الصحيون هو أصلح من السجن، وإذا كان من الواجب النص على حبس مختصر أو طويل، أو على معالحة طبية أو على تدابير أمنية. ما هو دور الطبيب النفسي في المادة الجزائية؟ إنه ليس خبيراً بالمسؤولية، بل هو مستشار في القصاص، فهو الذي يقول إذا كان المحاكم وخطراً»، وما هو الأسلوب لاتقاء خطره، وكيف يمكن التدخل من أجل تغييره، وهل من الأفضل محاولة القمع أو العناية. في مطلع تاريخها كان على الخبرة الطبية النفسية أنْ تقدم مقترحات وصحيحة» حول مقدار نصيب حرية المخالف في الفعل الذي ارتكبه؛ ولها الآن أنْ تقدرح تقديم تعليات حول ما يمكن أن يسمى «معالجتها الطبية القضائية».

نلخص: منذ أن بدأ النظام الجزائي الجديد يعمل - النظام الذي حدّته القوانين الكبرى في القرن الثامن عشر والقرن التاسع عشر - حملت عملية شاملة القضاة على محاكمة أشياء أخرى غير الجرائم؛ فقد حُمِلُوا في محاكماتهم على القيام بشيء آخر غير الحكم؛ وسلطة الحكم حُولت، في جزء منها، إلى مقامات أخرى غير قضاة المخالفة. إنَّ العملية الجزائية بأكملها قد أثقلت بعناصر وبشخصيات غير قضائية. قد يقال ليس في هذا أي شيء غير معتاد، وإنَّ من مصير الحق أن يمتص تدريجياً عناصر هي غريبة عنه. ولكن هناك شيءٌ فريدٌ في العدالة الجزائية الحديثة: إذا كانت مثقلة بالكثير من العناصر اللاقضائية، فيا ذاك من أجل إضفاء الصفة القضائية عليها، ومن ثم دمجها تدريجياً بالسلطة الجزائية الخالصة: بل بالعكس من أجل القدرة على جعلها تعمل داخل العملية الجزائية كعناصر غير قضائية؛ ومن أجل تجنيب هذه العملية أن تكون ببساطة ذلك تكون ببساطة عقوبة قانونية خالصة؛ ومن أجل تبرئة القاضي من أنْ يكون ببساطة ذلك الشخص الذي يعاقب فقط: «بالتأكيد إننا نصدر حكاً قاطعاً، مها اقتضته الجريمة، إنكم تسرون تماماً أنه يشكل بالنسبة إلينا أسلوباً في معالجة المجرم؛ إننا نعاقب، ولكنه تعبير عن أننا نبتغي الحصول على الشفاء». إنَّ العدالة الإجرامية اليوم لا تعمل ولا تبرّد ذاتها إلاً بهذه العودة الدائم ضمن أنظمة غير قضائية. إنها مدفوعة إلى شيء آخر غير ذاتها، وإلا بهذا التسجيل المعاد الدائم ضمن أنظمة غير قضائية. إنها مدفوعة إلى إعادة التأهيل هذه عن طريق المعرق.

في ظل التلطيف المتزايد للعقوبات، يمكن إذاً الاهتداء إلى انزياح نقطة ارتكازها؛ وعبر هذا الانزياح يمكن استكشاف حقل كامل من الأغراض الجديدة. ونظام كامل جديد للحقيقة، وجملة من الأدوار غير المعلنة حتى الآن في ممارسة العدالة الجرمية، معرفة وتقنيات، وخطابات

<sup>(\*)</sup> مستشفى الأمراض العقلية.

(علمية) تتشكل وتتشابك مع تطبيق سلطة العقاب.

ولكن من أين نستطيع أن نصنع هذا التاريخ للنفس الحديثة في مجال المحاكمة؟ إنَّ الاكتفاء بتطوّر قواعد الحق أو بالإجراءات الجزائية، يؤدي إلى التسليم باعتبار التغير في الحساسية الجهاعية، والتقدم في النزعة الإنسانية أو التطور في العلوم الإنسانية كحدث ضخم مكثف، خارجي جامد وأول. والاكتفاء، كما فعل دوركهايم (81)، بدراسة الأشكال الاجتهاعية العامة، يوشك أن يؤدي بنا إلى أنْ نضع كمدأ للتلطيف العقابي لعمليات الفردنة التي هي، بصورة أولى، أحد مفاعيل التكتيكات الجديدة عند السلطة، ومن بينها إواليات جديدة عقابية. إن هذه الدراسة تخضع لأربع قواعد عامة:

1 ـ عدم تركيز دراسة الإواليات العقابية على مفاعيلها (القمعية) وحدها، أي فقط على جانبها كـ وعقوبة)، بل إعادة وضعها ضمن كل سلسلة المفاعيل الإيجابية التي يمكن أن تولدها، حتى ولو بدت هامشية لأول نظرة. وبالتالى اتخاذ العقاب كوظيفة اجتهاعية معقدة.

2 - تحليل الطرق العقابية ليس كمجرّد نتائج لقواعد حقوقية أو كدالات على بنيات اجتهاعية ؟ بل كتفنيات لها خصوصياتها ضمن الحقل الأعمّ حقل وسائل الحكم الأخرى. أنْ تستمد من العقوبات رؤية لبعد التكتيك السياسي.

3 ـ بدلاً من معالجة تاريخ الحق الجزائي وتاريخ العلوم الإنسانية كسلسلتين مفصولتين يكون لتلاقيها أثر على إحداهما أو على الأخرى، وربما على الاثنتين، ضار أو مفيد، كما نشاء، يستحسن البحث عن وجود رحم مشترك، وعما إذا كانت الاثنتان لا تُردان إلى عملية تكون «معرفية \_ قضائية» واحدة؛ وباختصار اتخاذ تكنولوجية السلطة كمبدأ وكذلك أُنْسَنَة العقوبة، ومعرفة الإنسان.

4 - البحث في ما إذا لم يكن دخول الروح إلى مسرح العدالة الجزائية، ومع هذا الدخول ولوج معرفة (علمية) بأكملها إلى المهارسة القضائية، أثراً من آثار التحول في كيفية توظيف الجسم بالذات من قبل العلاقات السلطوية.

وبالإجمال إنَّ هدف هذا الكتاب هو محاولة دراسة التحول العميق في الطرق الجزائية انطلاقاً من تكنولوجيا سياسية للجسد حيث تمكن قراءة تاريخ مشترك للعلاقات السلطوية وللعلاقات الموضوعية. بحيث بفضل تحليل اللطف العقابي كتقنية من تقنيات السلطة، يمكن بآن واحد فهم كيفية مساهمة الإنسان والروح والفرد السوي أو غير السوي في مضاعفة الجريمة باعتبارهم مواضيع للتدخل الجزائي؛ وبأية كيفية استطاع أسلوب خصوصي في الإخضاع والاستعباد أن يجعل من الإنسان موضوع معرفة لخطاب ذي صفة «علمية».

ولكني لا أدعي أنني الوحيد الذي اشتغل في هذا الاتجاه<sup>(19)</sup>.

...

من الكتاب الكبير لروش وكيركهيمر (20)، يمكن أن نستخلص عدداً من المرتكزات الأساسية: يجب التخلُّص في بادىء الأمر من الوهم القائل بأن العقوبة هي قبل كل شيء (إن لم نقـل: هي حصراً) أسلوب في قمع الجرائم، وإنها، في هذا الدور، وبحسب الأشكال الاجتماعية، وبحسب الأنظمة السياسية أو المعتقدات، يمكن أنْ تكون قياسية أو متساهلة، موجهة نحو التكفير، أو تكون بقصد الحصول على تعويض، أو هي تُطَّبُّق على ملاحقة الأفراد أو عـلى تعيين المسؤوليـات الجاعية. الحرص على تحليل والأنظمة العقابية المحددة، وعلى دراستها كظاهرات اجتهاعية لا يمكن أن تنبيء عنها الهيكلية القضائية للمجتمع وحدها، ولا الخيارات الأخلاقية الأساسية؛ ثم وضعها في حقلها الذي تعمل فيه حيث لا تشكل مقـاصصة الجـراثـم العنْصر الوحيـد؛ وتبين أنَّ تدابير القصاص ليست ببساطة أواليات (سلبية) تتيح القمع، والمنع، والاستبعاد، والإلغاء؛ بل إنها مرتبطة بسلسلة كماملة من المفاعيل الإيجابية والمفيدة، التي من مهمة هذه التدابير دعمهما (وبهذا المعنى إذا كانت القصاصات القانونية قد وضعت من أجل معاقبة المخالفات، فيمكن القول إنَّ تعريف المخالفات، وملاحقتها إنما صُنِعا بالمقابل من أجل تغذية الأواليات القصاصية ووظائفها). ضمن هذا الخط رَبَطَ روش وكيركهيمر بين مختلف الأنبظمة القصاصية وبين نظم الإنتاج حيث تأخذ الأنظمةُ مفاعيلها: وهكذا في اقتصاد الرق الاستعبادي، اقتصر دور الأواليات القصاصية على تقديم يد عاملة إضافية \_ وتكوين استرقاق «مدنى» إلى جانب الاسترقاق الذي تؤمنه الحروب، أو التجارة؛ في أيام الإقطاعية (الفيودالية)، وفي حقبة كانت فيها العملة وكان فيها الإنتاج ضعيفي التطور، وقد لوحظ تزايد مفاجيء في فرض القصاصات الجسدية ـ إذ كان الجسد في أغلب الحالات المملوك الوحيـد الذي يمكن الحصـول عليه؛ وسـوف يظهـر بيت التأديب ـ والمستشفى العام، والسبينهويس والراسبهويس ـ والعمل الإجباري (السخرة) والمشغل اليدوى القصاصي مع تطور الاقتصاد التجاري. ولكن المذهب الصناعي اقتضي سـوقاً حـرة لليد العاملة، فنقصت حصة العمل الإجباري في القرن التاسع عشر في الأواليات القصــاصية، وحــلّ محله الحبس التأديبي. ومن المؤكد أنه توجد عدة ملاحظات يتوجب إبداؤهما حول هـذه العلاقـة الدقيقة.

ولكننا نستطيع بالتأكيد التمسك بهذا الطرح العام، في مجتمعاتنا، وهو أنَّ نظم المعاقبة جديرة بأنْ يعاد وضعها ضمن «اقتصاد سياسي» للجسد: فحتى حين لا تستعين هذه النظم بالعقوبات العنيفة أو الدموية، وحتى حين تستعمل الطرق «اللطيفة» التي تحبس أو تُصلح، فالمهم فيها دائماً هو الجسد ـ الجسد وقواه وفائدتها وطواعيتها، وتوزيعها وخضوعها. فمن المشروع بالتأكيد وضع تاريخ للقصاص على أساس من الأفكار الأخلاقية أو من البنيات القضائية. ولكن هل نستطيع وضعه على أساس من تاريخ الأجساد ما دامت القصاصات لم تعد تستهدف إلا الروح الخفية لدى المجرمين؟

إنَّ تاريخ الجسد قد بدأ بمعالجته المؤرخون منذ زمن طويل. فقد درسوا الجسد في حقل من

الديموغرافية أو من الباتولوجية [المرضية] التاريخيتَين: ونظروا إليه كموضع للاحتياجات وللشهيات، وكمكان للعمليات الفيزيولوجية ولعمليات تحول المواد (métabolismes)(٥)، وكأهدافِ للهجمات الميكروبية أو الفروسية: وبيَّنوا إلى أيِّ حدٍّ كانت السياقات التاريخية منــدمجةً في ما يمكن أنْ يؤخذ على أنه الركيزة البيولوجية الخالصة للوجود؛ وأي مكانِ في تاريخ المجتمعات، يجب إعطاؤه لـ «الأحداث» البيولوجية مثل دوران العصيات (الباسيل)، أو استطالة مدة الحياة (21). ولكن الجسد هو أيضاً غاطس ضمن حقل سياسي؛ فعلاقات السلطة تعمل فيه عملًا مباشراً؛ فهي توظف، وتطبعه، وتقوُّمُه، وتعذُّبُه، وتَجبره على أعمال، وتضطره إلى احتفالات، وتطالبه بدلالات. هذا التوظيف (الاستثهار) السياسي للجسد مرتبط، وفقاً لعلاقات معقدةٍ ومتبادلةٍ، باستخدامه اقتصادياً؛ وإلى حمد بعيد، كقوة إنتاج، يـزوّد بعلاقـات سلطوية وبسيطرة؛ ولكن بالمقابل إن تكوينه كقوة عمل لا يكون ممكناً إلا إذا أخذ ضمن نظام استعبادي (تكون فيه الحاجة أيضاً أداة سياسية حسنة التنظيم، محسوبة بعناية ومستخدمة بعناية)؛ ولا بصبح الجسد قوة نافعة إلَّا إذا كان بآنِ واحدِ جسـداً منتجاً وجسـداً مُسْتَرقًاً. هذا الاسـترقاق لم يحصل بالوسائل وحدها التي منها إما العنف وإما الأيديولوجيا. فالاسترقاق يمكن أن يكون مباشراً تماماً، جسدياً، يستخدم القوة ضد القوة، ويتناول عناصر مادية، ومع ذلك لا يكون عنيفاً؛ قـد بكون محسوباً، منظماً، مـدروساً من النـاحية التقنيـة، وقد يكـون لطيفـاً مرهفـاً، لا يستخدم لا الأسلحة ولا الإرهاب، ومع ذلك يبقى ضمن الإطار الجسدي. أي أنه قد تكون هناك «معرفة» بالجسد ليست هي بالضبط علماً وظيفياً لكيفية عمله، وتحكماً بقواه هو أكثر من القدرة على التحكم بها: هذه المعرفة وهذا التحكم يشكلان ما يمكن تسميته التكنولوجيا السياسية للجسد. بالتأكيد، إنَّ هذه التكنولوجيا المنتشرة، قلَّما تصاغ بخطابات مستمرة ومنهجية؛ إنها تتألف في الغالب من قطع ومن أجزاء؛ وهي تستخدم أدوات أو وسائل متنوعة. وليست تشكل في أغلب الأحيان، رغم تماسك نتائجها، إلا تجهيزاً أدواتياً متنوع الأشكال. وأكثر من ذلك لا يمكن حصرها مكانياً لا ضمن غط محدد من المؤسسات، ولا ضمن جهاز حكومي. فهذان، النمط والجهاز، يحتاجان إليها. فهما يستخدمان ويُقيِّهان ويفرضان بعضاً من أساليبها. ولكنها بذاتها، في أوالياتها ومفاعيلها، تقع عند مستوَّى مختلفٍ تماماً. إنَّ الأمر يتعلَّق، نـوعاً مـا، بميكروفيـزياء السلطة تستعمله الأجهزة والمؤسسات، ولكن حقل صلاحه يقع، نوعاً ما، بين سير الأعمال هـذه وبين الأجسام بذاتها بما فيها من مادية ومن قوى.

ولكن دراسة هذه الميكروفيزياء تفترض أن السلطة التي تُمارَسُ فيها يجب أن لا تؤخذ كملكية، بل كاستراتيجيا، وأن مفاعيلها التسلطية لا تعزى إلى «تملك»، بل إلى استعدادات، وإلى مناورات، وإلى تكتيكات، وإلى سير عمل؛ وأنْ تكتشف فيها بالأحرى شبكة علاقات دائماً عتدة، ودائماً ناشطة بدلاً من أن تكون امتيازاً بالإمكان الإمساك به، وأن يُنظر إليها على أنّ غوذجها هو الصراع المستمر بدلاً من أن تكون العقد الذي يتم بحوجبه التخلي عن ممتلكات أو

 <sup>(\*)</sup> التفاعلات الحيوية من تغذية وهضم وتدمير وبناء الجارية في الوظائف الفيزيولوجية (م).

الاستيلاء عليها. وبالإجمال يتوجّب الافتراض أنَّ هذه السلطة تُمارَسُ أكثر بما تُمتّلك، وأنها ليست والامتياز، المكتسب أو المحفوظ باسم الطبقة المسيطرة، بل هي الأثر الإجمالي لمواقعها الاستراتيجية \_ أثر يُظْهِرُهُ وأحياناً يجدَّده موقعُ المحكومين المغلوبين. ومن جهة أخرى لا تُطبق هـذه السلطة ببساطة ونقاوة، وكأنها الـتزام أو نهى، عـلى أولئك الـذين ولا يملكونها،؛ فهي تستثمرهم وتمرّ عبرهم وبهم، وتستند إليهم، كما أنهم بدورهم، في نضالهم ضدها، يستندون بدورهم على المياسك التي تكون لها عليهم. مما يعني أنَّ هذه العبلاقات تنزل بعيداً في سماكة المجتمع، وأنها لا تنحصر في العلاقات بين الـدولة والمـواطنين أو عـلى حدود الـطبقات، وأنها لا تكتفي عند مستوى الأفراد والأجساد والحركات والسلوكات، باستحداث الشكل العام للقانون أو للحكومة؛ وأنه إذا كانت هناك استمرارية، (فإن العلاقات تتمفصل تماماً، هنا حول هذا الشكل وفقاً لسلسلة كاملة من الأجهزة المعقدة)، فلا يـوجد تمـاثل ولا تجـانس، بل تخصيص في الأوالية وفي الصياغة. وأخيراً فهي ليست موحدة الشكل دائماً (Univoque)، إنها تحدَّد نقاطـاً لا تحصى من المواجهة، وبؤرّ عدم استقرار، تحتمل كل بؤرة منهما مخاطر صراع، وصدامات، وتعكس، ولو بصورة مؤقتة، ميزان القوى. ولا يخضعُ قُلْبُ هذه والسلطات المتفتتة، لقانون كـل شيء أو لا شيء؛ وهمو لا يتحقق مرة واحدة وأخيرة بفعل سيطرة جديدة على الأجهزة، ولا بواسطة وظائفية جديدة نتيجة تدمير المؤسسات؛ بالمقابل لا يمكن لأيِّ فصل من فصوله المحـددة أنْ يدوِّن في التاريخ إلَّا عبر المفاعيل التي يحدثها في كل الشبكة التي تمسك به.

وربما يتوجب أيضاً التخلّي عن تقليد بأكمله يفترض أنه لا توجد معرفة إلا حيث يتم تعليق وتوقيف علاقات الحكم، وأن المعرفة لا يمكن أن تنمو إلا خارج أوامرها، ومتطلباتها ومصالحها. وربما يتوجّب التخلي عن الاعتقاد بأنَّ السلطة تُجنن، وأنه بالمقابل يعتبر التخلي عن السلطة شرطاً من الشروط التي بها يمكن للمرء أن يصبح عالماً. والأصحُّ الافتراضُ بأنَّ السلطة والمعرفة تقتضي من الشروط التي بها يمكن للمرء أو بتطبيقها لأنها مفيدة)؛ وأنَّ السلطة والمعرفة تقتضي إحداهما الأخرى؛ وأنه لا توجد علاقة سلطة بدون تأسيس مناسب لحقل معرفة، وأنه لا توجد معرفة لا تفترض، ولا تقيم بذات الوقت علاقات سلطة. هذه الروابط بين والسلطة والمعرفة»، ليست إذاً مما يجب تحليله انطلاقاً من موضوع معرفة يكون حراً، أو غير حرَّ بالنسبة إلى نظام السلطة. ولكن بالعكس يجب أن نعتبر الفرد الذي يعرف، والأغراض التي تتوجّب معرفتها، وأغاط المعرفة هي مفاعيل لهذه المقتضيات الأساسية للسلطة - المعرفة، ولتحولاتها التاريخية. وباختصار ليس نشاط موضوع المعرفة هو الذي ينتج معرفة، مفيدة أو مضرة للسلطة، بل السلطة - المعرفة، والعمليات والصراعات التي تجتازها، والتي تتكوّن منها، هي التي تحدّد الأشكال والمجالات المكنة للمعرفة.

إذن يفترض تحليل التوظيف السياسي للجسد، وميكروفيزياء السلطة بالتالي، أن نرفض ـ فيها يتعلّق بالسلطة ـ فكرة التعارض بين العنف ـ والأيديولوجيا، وأن نهمل استعارة الملكية ٥٠٠٠)

 <sup>)</sup> كلمة استعارة هنا تدخل في مصطلح فوكو بمعنى الترميز الذي يستخدم كـركيزة للتفسير في حين أنه عتاج =

وغوذج العقد أو نجوذج الاستيلاء؛ وفيها خص المعرفة، يجب التخلي عن التعارض بين ما هو «هام» وما هو «حيادي»، والتخلي عن نموذج المعرفة، وعن أولوية الموضوع. فإذا ما أعطينا لمصطلح «التشريح» معنى مختلفاً عن المعنى الذي أعطاه إياه في القرن السابع عشر بيني Petty ومعاصروه، يمكن أن نحلم به «تشريح» سياسي (أناتوميا). ولن تكون الدراسة دراسة دولة تؤخذ كه «جسد» (مع عناصره، وموارده وقواه)، ولكنها لن تكون أيضاً دراسة للجسد ولما يحيط به مأخوذاً كدولة صغيرة. وفيها تتم معالجة «الجسم السياسي» كمجموعة عناصر مادية وتقنيات تستخدم كأسلحة وكبدائل، وطرق تواصل وكنقاط ارتكاز لعلاقات السلطات والمعرفة التي تجتاح الأجساد البشرية وتستعبدها جاعلة منها موضوعات معرفة.

المطلوب استبدال تقنيات القصاص ـ أكانت تستأثر بالجسد خلال طقوس التعذيب أم تتوجه إلى النفس في تباريخ هذا الجسم السياسي. وتنباول المهارسيات العقبابية كفصل من فصول الأناتوميا السياسية أكثر من أخذها كنتيجة من نتائج النظريات الحقوقية.

في الماضي قدم كانتوروويتز<sup>(22)</sup> عن «جسم الملك» تحليلاً رائعاً: جسم مزدوج بحسب اللاهوت القضائي المتكون في القرون الوسطى، لأنه يتضمن عدا عن العنصر المؤقت الذي يولد ويوت، عنصراً آخر الذي يبقى عبر الزمن، ويبقى كحامل جسدي للمملكة، علماً بأنه غير ملموس؛ حول هذه الثنائية، التي كانت، في الأصل، قريبة من النموذج المتمثل في جسد المسيح (كريستولوجي)، انتظمت طقوسية إيقونية ونظرية سياسية للملكية، وأواليات قضائية، تميز وتربط بآنٍ واحدٍ بين شخص الملك وبين متطلبات العرش، وجملة من الطقوس تجد في التتويج والمراسم الدفنية، وحفلات الخضوع، أهم أوقات قوتها وازدهارها. وفي القطب الآخر يمكن أن نتصور وضع جسد المحكوم عليه؛ فهو أيضاً له قوامه الحقوقي، وهو يقتضي طقوسيته ويستدعي خطاباً نظرياً بكامله، لا من أجل تأسيس «مزيد من السلطة» لشخص الحاكم، ولكن من أجل تقنين «السلطة الأقل» التي يتسم بها أولئك الذين يخضعون للعقوبة. إنه في المنطقة الأكثر قتامة من الحقل السياسي، يرسم المحكوم الصورة التناظرية والمقلوبة للملك. ويتوجّب تحليل ما يمكن أن يسمّى ولاءً لـ كانتوروويتز ـ «الجسد الأول للمحكوم».

إذا كان ملحق السلطة في جانب الملك يشير ازدواج جسده، فإنَّ السلطة الزائدة التي تُمارسُ على الجسد الخاضع للمحكوم، ألا تثير نمطاً آخر من الازدواج؟ ازدواج ما هو لاجسدي، ازدواج «النفس» كما قال مابلي (Mably). إنَّ تاريخ هذه «الميكروفيزياء» للسلطة العقابية، تصبح عندشذ تاريخ تكون (جينالوجيا)، أو قطعة في جينالوجيا «النفس» العصرية. وبدلاً من أن نرى في هذه النفس البقايا المبتعثة من أيديولوجيا، فإننا نتعرف فيها على القرين الحالي لنوع من تكنولوجيا السلطة على الجسد. يجب أنْ لا يقال إنَّ النفس هي وهم، أو هي أثر أيديولوجي. بل يقال إنها

بذاته إلى التفسير. وفي هذه العبارة يجمل فوكو موقفه الرافض من كل التعليلات المعروفة السابقة على نشأة السلطة (المراجع).

<sup>(\*)</sup> أي الحد الأدنى من جسد المحكوم.

موجودة، وإنَّ لها حقيقة، وإنها مستحدثة بصورة دائمة، حول، وفوق سطح، وفي داخل الجسد، بفعل وظيفية السلطة التي تمارس على أولئك المذين يعاقبون ـ وبوجه أعم على أولئك الذين يُراقبون، أو يقوَّمون أو يُصلحون، على المجانين، والأطفال، والطلاب، والمستعمرين، على الذين يثبتون إلى جهاز إنتاج، والذين يُراقبون طوال وجودهم. فالحقيقة التاريخية لهذه النفس، التي تختلف عن النفس التي يقدمها اللاهوت (التيولوجيا) المسيحي، لا تولد خاطئة وقابلة للقصاص، بل تولد من إجراءات القصاص، والمراقبة، والعقاب والإكراه. هذه النفس الواقعية وغير الجسمية، ليست إطلاقاً جوهراً؛ إنها العنصر الذي تتمفصل حوله مفاعيل غط من السلطة مع مرجع من المعرفة، وهي شبكة العلاقات السلطوية المنتجة لمعرفة ما، وهذه المعرفة بدورها تعيد وتقوي مفاعيل السلطة.

حول هذا الواقع - المرجع، بنيت مفاهيم متنوعة، وجرى تنظيم مجالات تحليل: نفس، ذاتية، شخصية، وعي، الخ. . . ، وفوقها أقيمت تقنيات وخطابات علمية؛ وانطلاقاً منها، أبرزت قيم المطالب الأخلاقية للنزعة الإنسانوية. إنما يجب الحذر من الخطأ؛ إذ لم يجر استبدال النفس، التي هي وهم التيولوجيين، بإنسان فعليّ، هو موضوع المعرفة، والتفكير الفلسفي أو التدخل التقني، الإنسان الذي حدّثونا عنه، والذي يُطلب تحريره هو بذاته أثرٌ من آثار استعباد هو أعمق منه بكثير. إنَّ «نفساً» تسكنه وتدفعه إلى الوجود، هي بذاتها قطعة [جزء] من التحكم الذي تُعارسه السلطة على الجسد. فالنفس إن هي إلا نتيجة، وأداة لأناتوميا [تشريح] سياسية؛ النفس هي سجن الجسد.

أنُّ تكون العقوبات بصورة عامة والسجن من مستلزمات تكنولوجيا الجسد السياسية، هذا ما علمني إياه ربما الحاضر، أكثر مما علمني إياه التاريخ. فخلال هذه السنوات الأخيرة، حَـدَثَت حركات عصيان في السجون في كل مكانِ تقريباً في العالم. وتميزت أغراضه، وشعاراته، ومساره بشيء من المفارقة بالتأكيد. لقد كان هذا العصيان تمرّداً ضد كلّ بؤس جسدي كامل عمره أكثر من قرن: عصيان ضد البرد، ضـد الاختناق والتكـديس، ضد الجـدران الباليـة، ضد الجـوع، وضد الضرب. ولكنه كمان تمرَّدات أيضاً ضد السجون النموذجية، وضد المهدئات، وضد العزلة، وضد الخدمة الطبية أو التربوية. تمردات لم تكن أغراضها إلاَّ مادية؟ تمردات متناقصة ضد السقوط، وأيضاً ضد الرفاهية، ضد الحراس ولكن أيضاً ضد الأطباء النفسيـين؟ الواقـع أنَّ كل هذه التحرّكات كان موضوعها الأجساد والأشياء المادية، كما كانت موضوعاً مثاراً في هذه الخطابات التي لا عدُّ لها والتي أنتجها السجن منذ مطلع القرن التاسع عشر. فيما أثـار هـذه الخطابات وهذه التمرّدات، وهـذه الذكريات وهـذه الشتائم، هـو بالضبط هـذه الصغائـرُ وهذه الماديات التافهة. قد لا يرى فيها البعض إلا مطالب عمياء، أو أنْ يُشْتَم منها استراتيجيات أجنبية. ولكنها كانت حقاً ثـورة، على مستـوى الأجساد ضـد جسد السجن بـالذات. ومـا هو موضوع التمرد، لم يكن الإطار الفظ جداً أو الشديد التعقيم، الشديد البدائية، أو الكثير الاتقان للسجن، بل كان ماديته بمقدار ما هو أداة وبمقدار ما هو حامل للسلطة، بل كان كل هذه التكنولوجيا التي تمارسها السلطة على الجسد، والتي لم تستطع تكنولوجيا «النفس» ـ تكنوللوجيا

(2)

(16)

المربين، وعلماء النفس وأطباء النفس \_ لا أن تحجبها، ولا أن تعوض عنها، لسبب بسيط هو أنها ليست إلا أداةً من أدواتها. عن هذا السجن، مع كل التوظيفات السياسية التي يجمعها في هندسته المغلقة، أردت أن أكتب التاريخ: عبر مغالطة تاريخية خالصة؟ كلا، إذا كان يفهم من ذلك أن أكتب تاريخ الماضي، بعبارات الحاضر. نعم، إذا كان يفهم من ذلك كتابة تاريخ الحاضر. (2).

#### هوامش ومراجع الفصل الأول:

- Pièces originales et Procédures du procès fait à Robert François Damiens 1757, T, III, (1) p.372-374.
- Gazette d'Amsterdam, 1er avril 1757.
  - (3) ورد هذا في Damiens le regicide, A.L. Zevaes، ص 1937، ص 214-201
- (4) ل. فوشي (L. Faucher)، في إصلاح السجون، ،De la réforme des prisons، ص 1838، ص 282-274.
  - Notices ، Robert Vaux (5) ، ص 45 ، كره , They were in prison, N.K. Teeters ، ص 24 ، ص 24 ،
- Archives parlementaires, 20 série, t. LXXII 1er Déc, 1831. (6)
- C. de Beccaria ، بحث في C. de Beccaria ، 1764 ، Traité des délits et des peines ، بحث في C. de Beccaria ، بحث في éd. par F. Hélie ، سنة 1856 ، والتي سوف نذكرها هنا .
- - (9) يراجع Annales de la charité، ص 530-529، ص
    - (10) نص مغفل، منشور سنة 1701.
- (11) تعذيب الخونة وصفه (w. Blakstone)، في: Commentaire sur le code criminel anglais، ترجمة، (س. 1776)، كانت الترجمة مخصصة لإبراز الوجه الإنساني في التشريع الإنكليزي في مواجهة الأمر الملكي العائد لسنة 1760، وقد أضاف المعلق ما يلي: «في هذا التعذيب المخيف مشهده، لا يعاني المجرم من الألم لا كثيراً ولا لمدة طويلة».
  - (12) يراجع (Ch. Hibbert)، طبعة 1966، ص 88-85)، طبعة 1966، ص
- (13) لـويبلتية دوسان ـ فارجـو Le Peletier de Saint-Fargeau ، المحفوظات الـبرلمـانيـة (13) Parlementaires ، مجلد 2-3 حزيران 1791 ص 720.
- اً. لــويس (A. Louis)، تقريــر حـول المقصلة، ذكــره سان أيـــدم (A. Louis)، تقريــر حـول المقصلة، ذكــره سان أيــدم (14). 181، مجلد IV، ص 161.
- (15) موضوع مطروق في حينه، فالمجرم، بمقدار ما يكون متوحشاً، بقدر ما يحرم من النور: فلا يَرَى ولا يُرى. وبالنسبة إلى قاتل والديه كان من الواجب دصنع قفص من حديد، أو حفر نقرة معزولة يستخدمها مكان عزلة دائم، عن 1830. ص 275-277.
- 30 août 1832, Gazette des tribunaux
  - .326 من ،IX المجلد ,1789 ،De la législation, Œuvres Complètes ،G. de Mably (17)
    - E. Durkheim (18) وقانون في النطور الجزائي، Année sociologique، 1900-1899.
- (19) وفي جميع الأحوال، لا أستبطيع أن أقيس بواسطة المراجع أو الاستشهادات ما يبدين به همذا الكتاب إلى ج. دولوز (G.Deleuze)، وإلى المؤلّفِ الذي وضعه مع ف. غاتاري (F. Guattari). وإلى المؤلّفِ الذي وضعه مع

أن أذكر في العديد من الصفحات كتاب «Psychanalysme» الذي وضعه (كاستـل R. Castel وأن أقول كم. أنا مدين لـ ب. نورا (P. Nora).

- . Punishment and social structures . 1939, G. Rucne et, O. Kirchheimer (20)
- . 1974, mai-juin ، Annales ، «L'Histoire immobile» E. Le Roy Ladurie راجع (21)
- E. Kantarowitz, The King's two bodies, 1959. (22)
- (23) سوف أدرس نشأة السجن ضمن النظام الجزائي الفرنسي. والفروقات فيها بين التطورات التاريخية والمؤسسات تثقل كثيراً مهمة الدخول في التفصيلات وتجعل إعادة رسم الظاهرة مقتصرة على الشكل الهيكلي.

# الفصل الثاني

## علنية التعذيب

ضبط الأمرُ الملكيّ الصادر سنة 1670، وحتى الثورة الفرنسيّة، الأشكالُ العامة للمهارسة العقابية. هذا هو ترتيب العقوبات التي فرضتها هذه الإرادة: «الموت، السؤال مع التحفظ على الأدلة، الأشغال الشاقة المؤقتة، الجلّد، الغرامة، الإقرار بالذنب علناً مع الاعتذار (التوبة)، النفي». وإذاً في هذه حصة كبرة للعقوبات الجسدية. وكانت العادات، وطبيعة الجرائم، والحالة الشخصية للمحكومين تنوع فيها أيضاً، وقد تضمنت عقوبةُ الموت الطبيعي كل أنواع الموت: فالبعض يمكن أن يحكم عليهم بالشنق، والبعض الآخر قد يحكم عليهم بقطع قبضة اليد أو قطع اللسان أو ثقبه، ثم الشنق فيها بعد، وآخرون، ومن أجل جرائم أكثر خطورة، يحكم عليهم بالتقطيع، ثم بلفظ الأنفاس فوق الدولاب، بعد قطع أطرافهم؛ وآخرون يحكم عليهم بالحرق عليهم بالخرق بعد أن كانوا قد خنقوا من قبل؛ وقد يحكم عليهم بالحرق أحياء، وآخرون يحكم عليهم بالحرق أبياء، وآخرون يحكم عليهم بأن تجرهم خيول أربعة، أحياء، وتقبوه مؤوسهم، وآخرون قد يحكم عليهم بكسر الرأس، (أ). ويضيف سولاتج، بصورة عابرة، بأنه توجد أيضاً عقوبات خفيفة لا تتكلم عنها الإرادة الملكية مثل: أرضاء الشخص المهان، لوم، توبيخ، حبس لفترة، حظر الإقامة في مكان معين، وأخيراً العقوبات النقدية ـ غرامات ومصادرات.

ولكن يجب أن لا نُخدَع. بين هذا المخزون الكبير من الهول والرعب والتطبيق اليومي للعقوبة، كان الهامش كبيراً. فالتعذيب بالذات، لم يكن يشكل، على الإطلاق، العقوبة الأكثر حدوثاً. لا شك أننا بعيوننا اليوم، نرى أن نسبة أحكام الإعدام، ضمن نظام العقوبات في العصر الكلاسيكي، قد تبدو مهمة:

إنَّ القـرارات الصادرة عن الشـاتله( ، بين 1775 و 1785 تتضمن 9 إلى 10 % من الأحكمام بالإعدام: دولاب، مشنقة، محرقة (2). وقد أصدر برلمان [محكمة] الفلاندر 39 حكماً بالإعدام من أصل 260 قراراً أصدرها بين 1721 و 1730 (و 26 من أصل 500 بين 1781 و 1790)<sup>(3)</sup>. إنما يجب أن لا نسي أنَّ المحاكم كانت تجد الكثير من الوسائل لكي تخفف من شدة العقوبة النظامية، إما برفض ملاحقة المخالفات التي عقابها شديد، وإما بتعديل وَصفِ الجريمة؛ وفي بعض الأحيان أيضأ كانت السلطة الملكية بالذات تصدر تعليهات بعدم تطبيق بعض الإرادات الملكية بعيها تطبيقاً دقيقاً لشدتها وقسوتها (4). وعلى كل حال كان القسم الأعظم من الأحكام يقضى إما بالإبعاد (النفي) وإما بالغرامة: في اجتهاد المحاكم مثل اجتهاد الشاتِلِه (الذي لم يكن ينظر إلَّا في الجراثم الخطرة نسبياً)، بلغت نسبة الأبعاد فيها بـين 1755 و 1785 أكـثر من نصف العقـوبـات المفروضة. ولكن قسماً كبيراً من هذه الأحكام غير الجسدية كانت مقرونة بشكل ملحق بعقوبات تتضمن حجماً من التعذيب: العرض (التطويف)، الربط إلى عمود التشهير، الغُلُّ (القيد في العنق)، الجلد، الوسمة؛ تلك كانت القاعدة بالنسبة إلى كل الأحكام القاضية بالسجن مع الأشغـال الشاقـة أو ما يعـادله بـالنسبة إلى النسـاء ـ وهو السجن الانفـرادي في المستشفى؛ كان الإبعاد في أغلب الأحيان مسبوقاً بالعرض وبالوسم؛ أما الغرامة فقد كانت في بعض الأحيان مقرونة بالجَلْد. ولم يكن هذا فقط في تنفيذ الإعدامات الكبرى الـرسمية، بـل بهـذا الشكـل الاستلحاقي بحيث يُظهر التعذيب ما له من دلالة ضمن العقوبة: فكل عقوبة ذات نسبة من الجدية يجب أنْ تتضمن شيئاً ما من التعذيب.

ما هو التعذيب؟ «عقاب جسدي، مؤلم، يتفاقم إلى حد الفظاعة نوعاً ما هكذا قال عنه جوكور؛ ثم أضاف: «إنه ظاهرة لا تقبل التفسير جَعَلَ منها اتساع مدى خيال الناس بربرية ووحشية ولا مي وحشية التعذيب ووحشية ولا مي وحشية التعذيب هو تقنية ، ويجب أنْ لا يُشبَّه باقصى حالات السعار الغضبي بدون قانون فالعقوية لكي تكون تعذيباً يجب أن تتجاوب مع ثلاثة معايير رئيسية: فهي يجب أولاً أن تحدث كمية من الوجع التي الألم يكن بالإمكان قياسها بدقة ، فإنه يمكن تقديرها ، ومقارنتها وترتيبها ؛ فالموت يكون تعذيبا الأوجاع: منذ قطع الرأس الذي يردها جميعاً إلى حركة واحدة ، وفي لحظة واحدة : الدرجة والحرق والدولاب الذي يكون النزع منه طويلاً ؛ الموت التعذيبي هو فن إمساك الحياة في والحبوق والدولاب الذي يكون النزع منه طويلاً ؛ الموت التعذيبي هو فن إمساك الحياة في الوجع ، وذلك بتقسيمه إلى «ألف موتة» ، مع الحصول قبل أنْ تتوقف الحياة ، على «أشد حالات النزع» أن والتعذيب يربط غط الإصابة الجسدية ، وكمية وزخم وطول الأوجاع ، مع خطورة الجرية ومع شخص المجرم ومع رتبة ضحاياه . هناك تقنين تشريعي [مكتوب] بالألم ؛ خطورة الجرية ومع شخص المجرم ومع رتبة ضحاياه . هناك تقنين تشريعي [مكتوب] بالألم ؛

<sup>(</sup>١) مركز محكمة الجنايات ويقابلها الشاتليه الصغير على ضفاف نهر السين وكان يستعمل سجناً.

فالعقوبـة عندمـا تكون تعـذيبية، لا تقـع عشوائيـة وكتلة واحدة عـلى الجسم؛ إنها محسوبـة وفقاً لقواعد مفصلة: عدد من جلدات السوط، كوي بالحديد الأحمر، طول النزع فوق المحرقة أو فوق الدولات (وتقرر المحكمة إمكانية الخنق في الحال للمحكوم بدلًا من تركبه يموت، وفي نهاية كم من الوقت يجب أنَّ تقع هذه الحركة الرحمانية)، غط التقطيع الذي يجب فرضه (تقطيع القبضة وتخريق الشفتين أو اللسان) كـل هذه العنـاصر المتنوعـة تضاعف العقـوبات، وتُـدْمـج بحسب المحاكم وبحسب الجرائم: «إنَّ شعر دانتي قد صيغ قانـوناً» قـال روسيٍّ، وهذا يتـطلب معرفة كبرة بأمور العقوبة الجسدية في جميع الأحوال. والتعذيب يشكل، فضلًا عن ذلـك، جزءاً من مراسم وطقوس. إنه عنصر من عناصر الشعائر العقابية، وهو يتجاوب مع مطلبين. يجب أن يكون بالنسبة إلى الضحية واسماً: إذ يُقصَدُ به، إمَّا عن طريق أثر الجرح المحدث فوق الجسم، وإما عن طريق البريق (الضجيج) المرافق لـه، النيـل من الشخص الـذي يكـون ضحيتـه؛ والتعـذيب حتى ولو قصـد به «التكفير» عن الجريمـة لا يُكَفِّر (أي لا يجلب المغفرة)؛ إنه يـرسم حـول، أو، بصورة أفضـل، فوق جسـد المحكوم بـالذات إشـاراتِ يجب أن لا تمّحي؛ وســوف تجتفظ ذاكرة الناس، في جميع الأحوال، بـذكرى العـرض (التطويف) وبـذكرى عمـود التشهير، والتعذيب والوجع، المثبتة على هذا الشكل. ومن جهة العدالة التي تفرض التعذيب، تـرى أنه يجب أنْ يكون مُلفتاً متفجراً، ويجب أنْ يتأكد منه الجميع، كما لو كان انتصاراً لها. إنَّ الإفراط حتى بالعنف المارس هو أحد أقسام مجده: وأنين المجرم وصراحه تحت الضربات، ليس بـالأمر الجانبي المخجل، إنه تكريم للعدالة بالذات حيث تتجلى بكل قوتها. من هنا، من غير شك هذه التعذيبات التي ما تزال تتم بعد الموت: جثث تحرق، رماد مذروٌ في الهواء، أجساد مسحولة فوق التراب، عرض على جوانب الطرق. وتلاحق الجسم إلى أبعد من كل وجع ممكن.

ولا يغطي التعذيب الجزائي أي عقاب جسدي مهم كان: إنه إنتاج لأنواع متميزة من العذاب، إنه طقس منظم من أجل وسم الضحايا وإظهار السلطة التي تعاقب، وليس هو تجاوز لعدالة لذاتها، في حالة غضب، في «تجاوزات» (لاشرعيّات) يتم توظيف نظام سلطوي بأكمله.

\* \* \*

ويُدَوَّن الجسمُ المعذب قبل كل شيء في السجل الرسمي القضائي الذي يجب أن يبرز للعيان، حقيقة الجريمة.

في فرنسا، كما في معظم البلدان الأوروبية \_ باستثناء إنكلترا البين المؤكد \_ تبقى الإجراءات الجسمية كلها، بما فيها الحكم، سريةً: أي محجوبة ليس عن الجمهور فقط بل عن المتهم بالذات. فهي تجري بدونه، أو على الأقبل دون أن يستطيع معرفة التهمة، والادعاءات، والإقرارات، والبراهين. في ترتيب العدالة الجزائية، كان الاطلاع الامتياز المطلق الذي تتمتع يه الملاحقة. ينص مرسوم سنة 1498 بشأن التحقيق على ما يلي: «بأسرع ما يمكن، وفي السرية التامة الممكنة والمستطاعة».

وبموجب الأمر الملكي الصادر سنة 1670 الـذي يلخص، وحول بعض النقـاط يقوي، قسـوة

الحقبة السابقة، كان من المستحيل على المتهم أن يطلع على أوراق التحقيق، ومن المستحيل عليه أنْ يعرف هوية الوشاة، ومن المستحيل عليه، أنْ يعرف معنى الإقرارات قبل أنْ يطعن بالشهود، ومن المستحيل عليه أن يقيِّم، حتى آخـر لحظات الـدعوى، المستنـدات الإثباتيـة، من المستحيل عليه الاستعانة بمحام ، إمَّا للتثبت من نظامية الإجراءات، وإما للمشاركة في أساس الدفاع. في حين أنَّ القاضي يحق ُلـه أنْ يتلقى الوشايات المغفلة، وأنْ يخفى عن المتهم طبيعـة القضية، كـما يحق له أنْ يستجوبه بشكل تضليل وتغرير، وأنْ يستعمل التعريضات والإلماحات(7). فهو مخول بأنْ يكوِّن بنفسه وبمطلق الصلاحية، حقيقة بموجبها يستطيع أن يحاصر المتهم؛ وهذه الحقيقة كان القضاة يتلقونها جاهزة، بشكل مستندات وتقارير مكتوبة؛ وكانت هذه العناصر وحدها تشكل في نـظرهم الإثبات؛ وكـانوا لا يلتقـون المتهم إلاّ مرةً واحـدة من أجل استجـوابه قبـل أن يصدروا حكمهم. وكان شكل الإجراءات السري والمكتوب يحيل إلى المبدأ القائل بأنه في المجال الجنائي، كان تقرير الحقيقة بالنسبة إلى العاهل وإلى فضائبه حقاً مطلقاً وحقاً حصرياً. وقد افترض أيرولت Ayrault أنَّ هذا الإجراء (الذي كان مقرراً في السابق، وفي معظمه خلال القرن 'لسادس عشر) نشأ عن «الخوف من القلاقل، والمناديات والتهليلات التي كان يقوم بها الشعب، والخشية من وقوع الاضطراب، والعنف، والتهور ضد الفرقاء وحتى ضد القضاة بالـــذات؛ وقد أراد الملك بهذا أنْ يبين وأنَّ السلطة العليا، التي إليها يعود حق العقاب، لا يمكنها بأيِّ حال من الأحوال أن تعود إلى «العامة»(8) وأمام عدالة الملوك يجب أن تصمت كل الأصوات.

ولكن السريـة لم تمنع، من أجـل إقرار الحقيقـة، من وجوب التقيـد ببعض القواعـد. بل إنَّ السرّ يقتضي وجـوب تحديـد نموذج دقيق للتبيـين الجزائي. وكـان هنـاك تـراث بـأكمله يعـود إلى منتصف القرون الوسطى، ولكن مشرعي «عصر النهضة» الكبار طوروه بشكل واسع، كان يفرض ما يجب أن تكون عليه طبيعة البراهين وفعاليتها. في القرن الثامن عشر كان ما يزال هناك مفاضلات وتمييزات كالتـالية: الأدلُّـة الحقة، المبـاشرة أو الشرعية (الشهـادات مثلًا) والأدلـة غير المباشرة، الحدسية، والمصطنعة (بالاستدلال مثلًا)؛ أو أيضاً الأدلّة الجلية البينة، والأدلّة الضخمة، والأدلة الناقصة أو الخفيفة (9)؛ أو أيضاً: الأدلة (المستعجلة الملحّة أو الضرورية) التي لا تسمح بالشك في حقيقة الواقعة (إنها أدلة (كاملة): من ذلك مثلًا شاهدان لا غبار على شهادتهما يؤكدان أنهما شاهدا المتهم، يحمل بيده خنجراً عارياً ودامياً، خارجاً من المكان الذي وجد فيه جسم الميت مضروباً بضربات خنجر (أو بعد ذلك بقليل)؛ المعالم القريبة أو الأدلة نصف الكاملة، التي يمكن اعتبارها محقة ما لم يقم المتهم بتعطيلها بموجب دليل معاكس (دليل «نصف كامل»)، كشاهد واحد رأى بعينه، أو تهديدات بالموت سبقت الاغتيال)؛ وأخيراً المعالم البعيدة كالقرائن، التي قوامها رأي الناس (الإشاعة، هرب المتهم، واضطرابه عند الاستجواب، إلخ. . )(10). فهذه التمييزات ليست اذن مجرد رهافات نظرية. إنَّ لها وظيفة عمليانية. مبدئياً لأنَّ كـلًا من هذه المعـالم، إذا أخذ بـذاته، وإذا بقى معـزولًا، قد يكـون له نمط محـدد من المفاعيــل القضائية: فالأدلَّة الكاملة قد تؤدى إلى أية إدانة؛ والأدلَّة نصف الكاملة قد تجر عقوبات مُبرحة، ولكنها لا تؤدي إلى الموت أبداً؛ والمعالم غير الكاملة والخفيفة تكفى لإصدار (إدانــة) بحق المتهم،

أو طلب المزيد من الأدلة ضده، أو لفرض غرامة عليه. ثم لما كانت الأدلة تندمج ببعضها بعضـاً وفقاً لقواعد حسابية دقيقة واضحة: فإنَّ دليلين نصف كاملين قد يشكلان دليلًا كاملًا: والقرائن، شرط أن تكون كثيرة وأن تتوافق، يمكن أن تندمج لكى تشكل نصف ـ دليل؛ ولكنهـا لوحدها، مهما تعددت لا يمكن أن تعادل دليـلًا كامـلًا. وهكذا هنــاك حساب جـزائي دقيق في العديد من النقاط، ولكنه يترك هامشاً لكثير من الجدل والمناقشة: هل يمكن الاكتفاء، من أجل لفظ حكم بالإعدام، بدليل وحيد كامل، أمْ يجب أن يقترن بمعـالم أخرى أخفّ؟ معلمان قـريبان هل يُعادلان دائهًا دليلًا كاملًا؟ ألا يتوجّب قبول ثـلاثة أو دمجهـا مع المعـالم البعيدة؟ هـل توجـد عناصر لا يمكنها أنْ تكون معالم إلَّا بالنسبة إلى بعض الجرائم، في بعض الظروف، وبالنسبة إلى بعض الأشخاص (من ذلك مثلاً تلغى الشهادة إذا جاءت من متسكّع؛ وبالعكس تقوى الشهادة إذا كان الشاهد شخصاً «مرموقاً» أو شهادة السيد بالنسبة إلى جريمة منزلية). حساب مجدول على أساس تقديري للنوايا وظيفته أن يعرِّف بكيفية بناء الدليل القضائي. من جهة، إنَّ هذا النظام القائم على «الأدلة الشرعية» يجعل من الحقيقة، في المجال الجزائي، نتيجةً لفن معقد؛ فهو يخضع لقواعد يعرفها المتخصصون وحدهم؛ فهو يقوي بالتــالي مبدأ السر. ﴿لا يَكُفَّى أَنْ تحصــل للقاضي القناعة التي تحصل لكل رجل عاقل. . . لا شيء أكثر خطأً من هـذا الأسلوب في الحكم الذي لا يشكل، في الحقيقة، إلا رأياً مسنداً إلى حد ما، ولكن من جهة أخرى يشكل هذا النظام بالنسبة إلى القاضي، إكراهاً قاسياً؛ ولولا هذا التنظيم فإنَّ «كل حكم إدانة يكون مجازفة، ويمكن القول، نوعاً ما، إنه غير عادل، رغم أنَّ المتهم قد يكون مع ذلك مجرماً،(١١). وسيأتي يـوم تبدو فيه فرادة هذه الحقيقة القضائية فضائحية: كما لـو أن العدالة لا يتوجّب عليها أن تخضع لقواعد الحقيقة العامة: «ماذا يقال عن الدليل النصفى في العلوم الدقيقة؟ ماذا يمكن أنْ يكون عليه نصف الدليل الهندسي أو الجبري؟ إنما يجب أنْ لا نسى أنَّ هذه الإكراهات الشكلية حول الدليل القضائي كانت أسلُوباً في التنظيم الداخلي للسلطة المطلقة والحصرية للمعرفة.

إنَّ الإعلام الجزائي، المكتوب، السري، الخاضع، لكي يبني براهينه، لقواعد دقيقة، هو آلةً يمكن أن تنتج الحقيقة في غياب المتَّهم. ونتيجة هذا الحدث بالذات، رغم أنه في الحق الصارم، لا يحتاج التحقيق الجزائي إلى هذه الآلة، فإنَّ هذا الإجراء سوف يؤدي بالضرورة إلى الاعتراف وذلك لسبين: في بادىء الأمر لأنه يشكل دليلاً قوياً قلّما يحتاج إلى غيره يضاف إليه، كها لا يحتاج إلى الدخول في متاهة دمج المعالم الصعبة والمشكوك فيها؛ فالاعتراف، إذا حصل وفقاً للصيغ، يعفي المدعي من مهمة تقديم أدلة أخرى (هي في جميع الأحوال، الأصعب). ثمّ، إنَّ الطريقة الوحيدة التي تجعل هذا الإجراء يخسر كل ما له من قوة وحيدة الطرف، والتي تحول دون أن يكون نصراً ناله فعلاً المدعي ضد المتهم، والطريقة الوحيدة لكي تمارس الحقيقة كل سلطانها، يكون نصراً ناله فعلاً المدعي ضد المتهم، والطريقة الوحيدة لكي تمارس الحقيقة كل سلطانها، التحقيق. و «ليس هذا هو كل شيء»، كها قال ايرولت الذي لم يكن أبداً يحب هذه الإجراءات السرية «أن يعاقب الأشرار بعدالة. يجب أن يكون من المكن أن يحاكموا أنفسهم وأن يحكموا النسهم بأنفسهم» (10). في داخل الجريمة المعاد بناؤها كتابة، يلعب المجرم الذي يعترف، دور على أنفسهم بأنفسهم بأنفسهم وأن يعترف، دور

الحقيقة الحية. فالاعتراف، وهو من فعل المجرم، المسؤول والمتكلم، هو القطعة المتممة لتحقيق مكتوب وسري. من هنا أهمية ما يُعطيه هذا الإجراء من النمط الاستقصائي، للاعتراف.

من هنا أيضاً الالتباسات في دوره. من جهة يجرى إدخاله ضمن جدول الحساب العام للأدلة؛ ويُزْعَم أنه لا يشكل أكثر من برهان من البراهين. فهو لا يشكل البرهان القاطع الجلى Evidentarei؛ فهو من بين الأدلة الأقوى، لا يستطيع أنْ يؤدي بمفـرده إلى الإدانة؛ بــل َّيجب أنْ يقترن بمعالم ملحقة، وبقرائن؛ إذ شوهد العديد من المتهمين يعترفون عن أنفسهم بارتكاب جرائم لم يرتكبوها؛ إنَّ عـلى القاضي أن يقـوم إذاً بالاستقصــاءات الاستكماليــة، إذا لم يحصل إلًّا على الاعتراف المنتظم من قبل المجرم. ولكن من جهة أخـرى، يتفوق الاعـتراف على أيُّ دليـل آخر؛ إنه يعلو عليها جميعاً إلى حدِ ما؛ إنه عنصر في احتساب الحقيقة، ولكنه أيضاً الحدث الذي به يقبل المتهم الاتهام ويعترف بصحته؛ فهو يحول التحقيق الجاري من دونه إلى تأكيد إرادي. بالاعتراف، يتخذ المتهم لنفسه مكاناً ضمن مَرْسَم إنتاج الحقيقة الجزائية. وكما نصّ على ذلك الحق الوسيطى، الاعتراف بجعل الشيء معلوماً وظاهراً. إلى هذا الغموض الأول ينضاف لبسُّ آخر: دليل قـوي بشكل خـاص، لا يتطلب لكى يفـوز بالإدانـة، إلَّا بعض المعالم الإضـافيـة، مخفضاً إلى أقصى حد عمل التحقيق والميكانيك التبييني، وإذاً فالاعتراف مطلوب؛ وتستعمــل كل الضغوطات الممكنة من أجل الحصول عليه. ولكن إذا كان من الواجب، في الاجراءات، أن يكون المعاوض الحي والشفوي للتحقيق المكتوب، وإذا كان من الواجب أن يكون الردّ عليه وأن يكون التصديق الذي يقدمه المتهم، فمن الواجب أن يكـون محاطـاً بضهانـات وبشكليات. وهـو يحتفظ بشيءٍ ما من المصالحة: ولهذا يُشترط فيه «العفوية»، وأنْ تتم صياغته أمام المحكمة الصالحة، وأنْ ينجز بكـل وعي ، وأنْ لا يتناول أشياء مستحيلة، الــــخ (١٦). . . عن طريق الاعتراف يلتزم المتهم بالنسبة إلى الْإجراء، وهو يوقع على حقيقة التحقيق.

إنَّ الغموض المزدوج في الاعتراف (عنصر الدليل ومعادل التحقيق؛ مفعول الإكراه والمصالحة نصف الإرادية) يفسر الوسيلتين الكبيرتين اللتين يستخدمها الحق الجزائي الكلاسيكي للحصول عليه: اليمين المطلوب من المتهم حلفانه قبل البدء باستجوابه (تهديد بالتالي من حلف اليمين الكاذبة (الحنث باليمين) أمام عدالة البشر وأمام عدالة الله؛ وبنذات الوقت عمل طقوسي التزامي)؛ والتنكيل (وهو عنف جسدي لانتزاع الحقيقة يجب تكراره فيا بعد أمام القضاة، في جميع الأحوال، من أجل الإثبات \_ وبمثابة اعتراف «عفوي»). في آخر القرن الشامن عشر، شجب التنكيل كبقية من بقايا بربرية العصور القديمة: سِمةً من سهات وحشية ترفض باعتبارها «غوطية» وصحيح أنَّ عمارسة التنكيل ذات منشأ بعيد: «التفتيش» في الحق الكلاسيكي كأثر شك أبعد من ذلك هناك تعذيب العبيد. ولكن التنكيل لم يكن وارداً في الحق الكلاسيكي كأثر أو كلطخة. إنَّ له مكاناً عدداً تماماً ضمن أوّالية جزائية معقدة يُثقَلُ فيها الإجراء من النمط أو كلطخة. إنَّ له مكاناً عدداً تماماً ضمن أوّالية جزائية معقدة يُثقَلُ فيها الإجراء من النمط

<sup>(\*)</sup> من العصر الغوطي.

<sup>(\*\*)</sup> محاكم التفتيش في القرون الوسطى (م).

التفتيشي الاستقصائي من النظام الاتهامي؛ حيث يجب أن يقترن البرهان المكتوب ببرهان مطابق شفهي وحيث تختلط تقنيات الدليل الذي يقدمه القضاة بأساليب الاختبارالتي بها يتم تحدي المتهم؛ وحيث يطلب إليه \_ عند الحاجة بأعنف الإكراه \_ أن يلعب في إجراءات التحقيق دور الفريق المتطوع، وحيث يتوجب إجمالاً إنتاج الحقيقة بواسطة أوالية ذات عنصرين \_ عنصر الاستقصاء المجرى بصورة سرية من قبل السلطة القضائية، وعنصر العمل المنجز بصورة طقوسية من قبل المتهم . إنَّ جسد المتهم، هو جسد ناطق، وإذا دعت الحاجة، حتى ولوكان مريضاً فإنه يؤمن الترابط بين هاتين الأواليتين؛ ولهذا، طالما أنَّ النظام الجزائي الكلاسيكي لم ميفير، رأساً على عقب، فلن يكون هناك إلا القليل جداً من الانتقادات الجذرية بالنسبة إلى التنكيل (14). وفي أغلب الأحيان، هناك مجرد نصائح بالتروي والحذر: «السؤال هو وسيلة خطيرة للتوصل إلى معرفة الحقيقة؛ ولهذا يجب على القضاة أنْ لا يلجأوا اليه إلاّ بعد إمعان التفكير. لإخفاء جريمة حقيقية . . ؛ وهناك متهمون أبرياء حملتهم قوة التعذيب على الاعتراف بجراثم لم يرتكبوهاه (15).

وبالإمكان، انطلاقاً من هذا، العثور على وظيفية السؤال باعتبارها تعذيباً للحقيقة. أولًا -فإنُّ السؤال ليس طريقة لانتزاع الحقيقة بأي ثمن؛ ولا هو التنكيل الهائج عبر الاستجوابات الحديثة. إن السؤال قاس حتماً ولكنه ليس وحشياً. إنه إجراء منتظم يخضع لإجراء محددٍ تماماً؛ الحين مدة، وسائــل مستعملة، حبال طــويلة، ثقل الأوزان، عــدد الزوايــا، تدخــلات القاضي الــذي يستجوب، كل هذا مقنن(16) بعناية وفقاً للأعراف المختلفة. إنَّ التنكيل هــو لعبة قضـائيَّة دقيقـة جداً. وبهذا العنوان، وقيمًا وراء تقنيات التفتيش، يرتبط بالاختبارات القديمة التي كــانت جاريــة في الإجراءات الاتهامية: الاختبارات المدينية(°)، المبارزة القضائية، الاحتكام إلى الله. بين القاضي الذي يأمر بالاستجواب، والمتهم الذي ينكل به، يوجد نوع من المبارزة؛ فـ «المعالَج» ـ وهذا هو التعبير الذي يطلق على المعذب ـ يخضع لسلسلة من الاختبارات، المتدرَّجة في قسوتهـا، فينتصر عليها حين «يقف بـوجهها»، أو يضعف أمـامها فيعـترف(١٦). ولكن القـاضي لا يفـرض التنكيل بدون مخاطرة من جانبه (وليس أقلها فقط رؤية المتهم وهو يموت)؛ إنـه يضع في القضيـة رهاناً هو، عناصر الـدليل التي جمعهـا؛ لأن الأصول تقضى بـأنَّ المتهم إذا وتماسـك، ولم يعترف، يتوجب على القاضي أنْ يتخلى عن الاتهامات. وعندها يربح المعذب. من هنا جرت العادة، التي أدخلت في القضايا الأكثر خطورة، بأنْ يفرض السؤال مع «التحفظ حول الأدلة»؛ في هذه الحالة يستطيع القاضي أنْ يتابع، بعد التنكيل، بأن يعرض قرائن جمعها؛ وعندها لا يُبرأ المتهم بفضل ثباته ومقاومته؛ ولكنه (يكافأ، على نجاحه، بأن ينجو من عقوبة الحكم عليـه بالمـوت. ويحتفظ القاضي بكل أوراقه، من دون الورقة الرئيسية: (Ommia Citra mortem). من هنا التوصية الدائمة تقريباً الموجهة إلى القضاة بأنْ لا يُخْضِعُوا للاستجواب (السؤال) منهماً بارتكاب الجرائم

<sup>(\*)</sup> Brdalie اختبار اتهامي له أصول دينية كان يتبع خلال القرون الوسطى (م).

الأكثر خطورة، لأنه إنَّ استطاع مقاومة التنكيل، فإنَّ القاضي لا يستطيع بعدها أنَّ يفرض عليه عقوبة الموت، التي يستحقها رغم ذلك. في هذه المبارزة تخسر العدالة: فإذا كمانت الأدلّة تكفي «من أجل الحكم على مثل هذا المجرم بعقوبة الموت»، ولا تجب «المخاطرة بالإدانة وتبركها للحظ أو لحدث هو السؤال المؤقت الذي لا يقود في أغلب الأحيان إلى شيء؛ إذ في النهاية من أجل الخلاص ومن أجل المصلحة العامة أنْ تُجعل الجرائمُ الخطيرة والبشعة والأساسية عبراتٍ وأمثلة» (١٩٥).

تحت البحث الحثيث والنظاهر عن الحقيقة المتسرّعة، نجد في التنكيل الكلاسيكي الأوالية المنتظمة للدليل: تحد جسدي يجب أن يقرر بشأن الحقيقة؛ وإذا كان «المعالّج» مجرماً، فإنً الأوجاع التي يفرضها التنكيل لا تكون جائرة؛ ولكنها سمة من سهات نفي التهمة إذا كان بريئاً. الوجع، المواجهة والحقيقة هي في ممارسة وتطبيق التنكيل مرتبطة بعضها ببعض: إنها تعمل بصورة مشتركة في جسم «المعالّج» فإنَّ البحث عن الحقيقة بواسطة «الاستجواب = السؤال»، هو طريقة جيدة لاستخلاص معلم، هو الأخطر من بين المعالم كلها \_ وهو اعتراف المجرم؛ ولكنه أيضاً هو المعركة، وهذا النصر لخصم على خصم هو الذي «ينتج» الحقيقة وبصورة طقوسية فإن التنكيل من أجل الحمل على الاعتراف، يحتوي على التحقيق، ولكنه يحتوي أيضاً المبارزة أو النزال.

والكل يختلط فيه فعلُ الاستنطاق بعنصر العقاب. وليس في هذا الأقلُّ من المفارقات. فالسؤال يعرُّف بأنه شبه طريقة تكمل التحقيق «عندما لا تكون المحاكمة تحتوى على عقوبات كافية. وهو مصنف بين العقوبات؛ وهو عقوبة خطرة جداً حتى إنَّ الأمر الملكي الصادر سنة 1670 صنفه في سلسلة العقوبات، بعد عقوبة الموت. وفيها بعد طُرحَ السؤال: كيف يمكن لعقوبة مهما كانت أنْ تستعمل كوسيلة؟ كيف يمكن أن نقيِّم ما يجب أن يكون أسلوب تحقيق، وكـأنَّه قصاص؟ وسبب ذلك قائم في الكيفية التي كانت تتبعها العدالة الجرمية، في العصر الكلاسيكي، من أجل إنتاج الحقيقة. فمختلف أجزاء الدليل لم تكن تشكل، كما هي، عناصر حيادية، فهي لن تنتظر لكي تُجمع في ضمة وحيدة لكى تقـدم اليقين النهـائي حول الإدانـة. إنَّ كل معلم يجلب معه درجة من درجات الجرم. ولا تبدأ الإدانة بعد أنْ تجتمع الأدلة كلها. بل إنها تتكون قطعة قطعة من كل عنصر من العناصر التي تتيح التعرف على المجرم. من ذلك مشلًا أنْ نصف الدليل لا يـترك المتهم بريشاً، إلى أنْ يُسْتَكْمَلَ: إنـه يجعل منـه نصف مجرم؛ والمعْلم، الخفيف فقط، الدال على جريمة خطيرة يسم المتهم كمجرم «قليلًا». وباختصار إنَّ البرهـان في الشأن الجزائي لا يخضع لمذهب ثنائي: حق وباطل؛ بل يخضع لمبدأ التدرج المستمر: فالدرجة المتحصلة أثناء التحقيق تشكل درجة في الإدانة الجرمية، وتقتضي بـالتالي درجـة من العقـاب. والمتهم، كمتهم، يستحق دوماً، عقوبة ما؛ فلا يمكن للمرء أن يكون بريئاً بعد أن كان موضوع اتهام. إنَّ التهمة تقتضي بآنِ واحدٍ، من جانب القاضي، عنصراً تحقيقياً، ومن جانب الظنين سمة نوع ما من الجرمية، وتقتضي من جانب القصاص شكلًا محدوداً من العقوبة. فالمتهم، الذي يبقى ظنيناً، لم يكن يُبَرِّا لأنه ظنين، بل لا بد من معاقبته جزئياً. وعندما يتم التوصل إلى

درجةٍ ما من الظنّةِ فبالإمكان بكل شرعية بمارسة إجراء ذي دور مزدوج: الشروع في المعاقبة عملاً بمعالم سبق جمعها؛ واستخدام هذه البداية من العقوبة من أجل استخراج (ابتزاز) بقية الحقيقة الناقصة حتى الآن. إنَّ التنكيل القضائي في القرن الشامن عشر، قد اشتغل ضمن هذا التناسق الغريب. حيث إن التدبير المرسوم الذي ينتج الحقيقة يتزاوج مع التدبير الذي يفرض العقوبة. فالجسد المستجوب أثناء التعذيب يشكل نقطة تطبيق القصاص ويشكل حيَّز استخراج الحقيقة. وكها أنَّ الظنة (الشبهة) هي عنصر متين من عناصر التحقيق والاستقصاء وهي جزء من الجرمية، فإنَّ الألم المنظم المتأتي عن الاستجواب هو بآنِ واحد تدبير معاقبةٍ وهو فعل تحقيق.

...

ومن الغريب العجيب أنّ تداخل هذَيْن التدبيريْن، عبر الجسد يستمر، بعد استكهال الدليل وبعد صياغة الحكم، وأثناء تنفيذ العقوبة بالذات. وجسم المحكوم، هو من جديد، قطعة أساسية في احتفال العقوبة العامة. إنَّ على المتهم أنْ يظهر للعلن، إدانته وحقيقة الجريمة التي ارتكب. فيظهر جسده ويتجول، ويُعرض، ويُعذب، ويجب أنْ يكون المرتكز الرسمي الإجراءات بقيت حتى ذلك الحين في الظل؛ إنَّ فعل العدالة يجب أنْ يصبح مقروءاً للجميع في هذا الجسم، وفوقه. فقد اتخذ هذا العرض الفعلي التشهيري للحقيقة في التنفيذ العلني للعقوبات في القرن الثامن عشر، عدة مظاهر.

1 - أولاً جعل المجرم يعلن إدانته بنفسه. فهو يكلف، بنوع من الأنواع، بالإعلان عنها وبالتالي بإبراز حقيقة ما أُخِذَ عليه: تجوّل عبر الشوارع، ولافقة تلصق بظهره، وعلى صدره، وفوق رأسه تذكيراً بالحكم؛ التوقّف عند مختلف مفترقات الطرق، قراءة حكم الإدانة، الإقرار العلني بالجرم على أبواب الكنائس، وأثناءها يعترف المحكوم علناً بجريمته: عاري القدمين، عارياً إلا من قميص، حاملًا مشعلًا، راكعاً يصرح ويعلن أنه ارتكب أبشع الجرائم بخبث، وفظاظة وخيانة، وعن قصد وتصميم، إلخ . . . ؛ العرض أمام عمود حيث تذكر الوقائع ويذكر الحكم؛ وتعاد التلاوة أيضاً مرة أخرى عند الوقوف أمام منصة الإعدام؛ وسواء تعلق الأمر بعمود التشهير أو بالمحرقة وبالدولاب، يعلن المحكوم عن جريمته وعن عدالة الحكم عليه، وأنه يتحملها بدنياً في جسده.

2 - ثمَّ مرة أخرى يُتابع مشهد الاعتراف. ويتضاعف التحقيق الإكراهي من أجل الاعتراف بالذنب بالإقرار العفوي والعلني. إقامة التعذيب كلحظة من لحظات الحقيقة. العمل لكي تكون هذه اللحظات الأخيرة التي لم يبقى أمام المجرم أيُّ شيء يخسره، مكسباً لإظهار الحق ساطعاً. وتستطيع المحكمة أنْ تقرّر، بعد الإدانة، تنكيلًا جديداً من أجل استخراج أسياء الشركاء المحتملين. وكان من المقرر أيضاً أنه في لحظة الصعود إلى المنصة يستطيع المحكوم عليه طلب مهلة لكي يدلي بمعلومات جديدة. وكان الجمهور ينتظر دائماً هذا التغير الطارىء المفاجىء في الحقيقة. وكان الكثيرون يستغلون هذه المناسبة من أجل اكتساب القليل من الوقت، كما فعل ميشال باربيه، المتهم بالهجوم بالسلاح: «لقد نظر بوقاحة إلى المنصة وهو يقول إنها لم تُنصَّبْ حتاً من أجله نظراً لأنه بريء؛ وطلب في بادىء الأمر الصعود إلى الغرفة حيث لم يفعل شيئاً غير من أجله نظراً لأنه بريء؛ وطلب في بادىء الأمر الصعود إلى الغرفة حيث لم يفعل شيئاً غير

الهذيان طيلة نصف ساعة، محاولاً دائماً أنْ يبرّىء نفسه؛ ثم لما أرسل إلى التعذيب، صعد إلى المنصة بتصميم ولكن عندما شاهد نفسه عارياً من ثيابه، ومربوطاً إلى الصليب، معداً لتلقي الفربات الموجعة، طلب الصعود ثانية إلى الغرفة لكي يعترف فيها بجريمته ولكي يصرح بأنه أيضاً مسؤول عن جريمة قتل أخرى (19). والتعذيب الحق وظيفته إظهار الحقيقة بجلاء؛ وفي هذا فإنه يستكمل حتى تحت أعين الجمهور على الاستجواب. وهو يقدم للإدانة توقيع من يستحقها. إنَّ التعذيب الناجع يبرّ العدالة، بمقدار ما ينشر حقيقة الجريمة في جسم المعذب بالذات، والمثل على المحكوم بحق هو فرانسوا بيليار، الذي كان أميناً عاماً لصندوق البريد والذي قتل سنة 1772 زوجته؛ وأراد الجلاد أنْ يغطي له وجهه لكي ينجيه من الشتائم فقال: «لم يفرض عليً هذا العقاب الذي أستحقه تماماً لكي لا يشاهدني الجمهور... وكان ما يزال مرتدياً ثياب الحداد على زوجته... وينتعل في قدميه حذاءً جديداً، وكان مفروق الشعر مزيناً بالبودرة، وكان متاسكاً بتواضع وبهيبة حتى إنَّ الاشخاص الذين تأمّلوه عن قرب قالوا إنه يجب أنْ يكون إمًا المسيحي الأكثر كمالاً ، أو يكون المنافق الأكبر. وكانت «اللافتة» التي يحملها فوق صدره، قد الحتلت، فلوحظ أنه كان يصحح مكانها بنفسه، لكي تقرأ بسهولة أكبر العائى الطويل. الجزائي، إذ يلعب فيه كل ممثل دوره كاملاً وجيداً، فإنه يفعل فعل الاعتراف العلني الطويل.

3 ـ تعليق التعذيب وربطه بالجريمة ذاتها؛ وإقامة سلسلة من العلاقات البينة الظاهرة بينها؛ وعرض جثة المحكوم في أماكن حدوث جريمته، أو في أحد مفترقات الطرق الأكثر قرباً من المكان. تنفيذ حكم الإعدام في المكان الذي وقعت فيه الجريمة بالذات ـ كها حصل لهذا الطالب الذي قتل سنة 1723 عدة أشخاص، والذي قررت محكمة [محكمة المشرفين الملكيين] نانت أن تنصب له منصة الإعدام أمام باب الفندق حيث ارتكب جرائمه (12). استخدام التعذيب «الرمزي» حيث يحيل شكل التنفيذ إلى طبيعة الجريمة: ويثقب لسان المجدفين بالكفر، ويتم حرق المدنسين، وتقطع قبضة القاتل، ويربط أحياناً بالمحكوم أداة فعلته الشنيعة ـ من ذلك ربطت فوق جسم داميان السكين الصغيرة الشهيرة التي طليت بالكبريت وألصقت بيد المجرم لكي تحترق عند احتراقه، وكها قال فيكو عن هذا الاجتهاد القديم «لقد كان ملحمة شعرية خالصة».

وفي أقصى الحالات، نجد بعض حالات إعادة تمثيل الجريمة بشكل مسرحي أثناء تنفيذ حكم الإعدام بالمجرم: الأدوات نفسها، الحركات نفسها، في نظر الجميع، قامت العدالة بإعادة تمثيل الجريمة عن طريق التعذيب، فنشرتها على حقيقتها، وألغتها بذات الوقت بموت المجرم. وفيها بعد أيضاً، وخلال القرن الثامن عشر، سنة 1772، نعثر على أحكام كالحكم التالي: خادمة في كامبري، قتلت معلمتها، فحكم عليها أنْ تُقاد إلى مكان تعذيبها داخل عربة «تستعمل لنقل الزبالة في كل مفترقات الطرق»؛ وكان هناك مشنقة عند أسفلها وضعت الكرسي ذاتها التي كانت تجلس عليها المساة لالو، سيدتها، عندما قامت بقتلها؛ ووضعت في الكرسي، قام منفذ العدالة العظمى بقطع يدها اليمني، ورماها أمامها في النار، ثم ضربها مباشرة أربع ضربات بالساطور الذي استعملته لكي تقتل المدعوة (لالو)، وكانت الضربة الأولى والثانية على الرأس، والثالثة

على العضد الأيسر والرابعة في الصدر. وبعدها تم تعليقها وخنقها في المشنقة ذاتها إلى أنْ تمت الوفاة؛ وبعد فترة ساعتين، أنزل جسدها الميت من مكانه، ففصل الرأس عن الجسم عند أسفل المشنقة ذاتها فوق المنصة ذاتها، وبالساطور ذاته الذي استخدمته لقتل سيدتها، وعرض الرأس ذاته فوق صورة طولها عشرون قدماً خارج باب (كامبري) المذكورة، قريباً من الطريق المؤدية إلى (دووي)، ووضعت بقيسة الجسم في كيس ودفنت قرب العمسود المذكور على عمق عشرة أقدام، (22).

4 ـ وأخيراً بطء التعذيب، وأحداثه الطارئة، والصراخ والأوجاع الصادرة عن المحكوم تلعب في نهاية المراسم القضائية، دور تجربة قصوى. وككل نزع ، يعبر النزع الذي يحصل فوق المنصة عن نوع من الحقيقة؛ إنما بزخم أكبر، بمقدار ما يضغط الألم على هذا النزع، وبمقدار أكبر من الشدة لأنَّ النزع هو بالتَّمام عند نقطة التقاء حكم البشر وحكم الله؛ وبـالق أكبر لأنـه يتم أمام الجمهور. إنَّ آلام التعذيب تبطيل آلام الاستجواب التمهيدي، إلا أنه في هذا الاستجواب لم تُلْعَبِ اللُّعبة، ويمكن إنقاذ الحياة؛ والآن يحصل الموت بالتأكيد، والمهم إنقاذ النفس. فاللعبة الأبدية قد بدأت: واستبق التعذيبُ عقوبـاتِ الأخرة؛ وبـينّ ماهيتهـا؛ إنه مسرح جهنم؛ وتعـبر صرخمات المحكوم، وثنورته، وكفرياته عن مصيره المحتوم. ولكن آلام الأرض قـد تستخـدم كتكفير، ولكن آلام الحياة الدنيا تصح لتكون أيضاً تكفيراً يخفف عـذاب الآخرة: فـالشهادة إن تحملها الشهيد بتسليم فإنَّ الله لن يغفل عن ذلك. إن فظاظة القصاص الأرضى قـد تخفف في عذاب المستقبل: إنَّ وعد المغفرة يرتسم فيها. ولكن يمكن القول أيضاً: إنَّ مثل هذه الأوجاع الحادة ألاّ يدلُّ على أنَّ الله قد تخلَّى عن المجرم ليتركه بـين يدي البشر؟ وبـدلًا من نيل المغفـرة في الآخرة، ألا تصور الهلاك الأبدي الماثل؛ في حين أنه، إذا مـات المحكوم عـاجلًا، بـدون نزع مـديدٍ، أليس في ذلـك دليل عـلى أنَّ الله أراد حمايتـه ومنعه من السقـوط في اليـأس؟ هـٰــا يكمُّنَّ الغموض واللبس في هذا الـوجع الـذي يمكنه أيضاً أنْ يدلُّ عـلى حقيقة الجـريمة، أو عـلى خطأ الحكام، على طهارة أو خبث المجرم، على التطابق أو على التفارق بين حكم الناس وحكم الله. من هنا هذا الفضول الضخم الذي يـدفع بـالمشاهـدين إلى التحلق حول المشنقـة والأوجاع التي تقدم كمشهد؛ في هذا الفضول تتجلى الجريمة أو البراءة، الماضي والمستقبل، الحياة الدنيـا والحياة العليا. لحظة حقيقة يستجوبها كل المشاهدين: فكل كلمة، وكل صرخة، ومدة النزع، والجسم الذي يقاوم، والحياة التي لا تريد أن تفارقه، كل هـذا له دلالـة: هناك ذاك الـذي عاش وست ساعات فوق الدولاب، لا يريد من المنفذ، الذي يواسيه ويشجعه، بدون شك، على هــواه، أنْ يتركه لحظة واحدة)؛ هناك ذاك الذي يموت (بمشاعر مسيحية خالصة) والـذي يظهر الندامة الأكثر إخلاصاً؛ وهناك ذاك الذي يلفظ أنفـاسه فـوق الدولاب بعـد ساعـة من ربطه فـوق؛ فيقال إنَّ مشاهدي تعذيبه قد تأسوا للدلالات الخارجية التي تدل على تدينه وعلى ندامته اللذين صدرا عنه؛ وهناك ذاك الـذي أظهر دلالات الندم الأكثر حـدة طـوال الفـترة وصـولًا إلى المشنقـة، والذي، وضع حياً فوق الـدولاب، لم ينفك «يصرخ صراخـاً رهيباً»؛ أو أيضـاً هذه المرأة والتي احتفظت برباطة جأشها حتى قراءة الحكم، وعلى أثـر إسهاعهـا الحكم اختل رأسهـا؛ فدخلت في

الجنون المطبق عندما أمسكوا بها، (23).

وتتم الدورة: من الاستجواب إلى التنفيذ، لقد عبر الجسد عن حقيقة الجريمة وأعاد إنتاجها. أو بالأحرى لقد شكل العنصر الذي اعترف، عبر سلسلة من المراسم والاختبارات، أنَّ الجريمة قد وقعت، والذي صرَّح أنه هو الذي اقترفها بنفسه، والذي بين أنه يحملها مسجلة في ذاته وفوق ذاته، فتحمل عملية العقاب، وأظهر، بالشكل الأكثر وضوحاً، أثارها ومفاعيلها. إن الجسد المعذب عدة مرات يؤمن تركيب واقعية الوقائع، حقيقة الإعلام والأعمال الإجرائية، وخطاب المجرم، والجريمة والعقاب. إن الجسد هو بالتالي قطعة أساسية ضمن مراسمية جزائية، حيث يجب أن يشكل الشريك لإجراءات منظمة حول حقوق العاهل الضخمة في الملاحقة وفي السرية.

\* \* \*

كذلك يجب أن يفهم التعذيب القضائي كها لو أنه طقس سياسي. فهو يشكل جزءاً، حتى في صيغة مصغرة، من احتفالات عبرها يُظهر الحكم نفسه.

إنَّ المخالفة بحسب الحق في العصر الكلاسيكي، وأبعد من الأذى الذي يمكن أن تحدثه، وأبعد من القاعدة التي تخالف، تطال بالأذى حق الشخص الذي يريد سيادة القانون: «وعلى افتراض أنه لا يوجد أذى ولا قدح يطال الفرد، إذا تم ارتكاب شيء ما منعه القانون، فإنَّ ذلك يعتبر جرماً يتطلّب التعويض، لأنَّ حقّ السيد الأعلى قد انتهك، وأنَّ في ذلك إهانة إلى كرامة شخصه (24). إنَّ الجريمة تطال العاهل، فضلًا عن ضحيتها المباشرة؛ وهي تطاله شخصياً لأن القانون يعتبر كإرادة العاهل؛ وهي تطاله جسدياً لأن قوة القانون، هي قوة الأمير. إذ «لكي يكون القانون مطبقاً في هذه المملكة، يتوجّب بالضرورة أنْ ينبثق مباشرة عن العاهل، أو على الأقل أن يتأكد بخاتم سلطته (25).

وتدخل العاهل ليس تحكياً بين خصمين؛ بل إنه أكثر بكثير من عمل من أجل احترام حقوق كل فرد؛ إنه رد مباشر على ذاك الذي أهانه «إن محارسة السلطة العليا في معاقبة الجراثم، تشكل من غير شك أحد الأقسام الأساسية جداً في إقامة العدالة (26). والعقاب لا يمكن بالتالي أنْ يماثل ولا حتى أنْ يُقاس بتعويض الضرر؛ يجب أنْ يكون في العقوبة دائها، على الأقل، حصة هي حصة الأمير: وحتى إذا اندمجت العقوبة بالتعويض المقرر، فإنها تشكل العنصر الأهم في التصفية الجزائية للجريمة. ولكن هذه الحصة الأميرية بذاتها ليست بسيطة: فهي من جهة تقتضي تعويض الضرر الحاصل للمملكة (اضطراب مستحدث، المثل المضروب أو السابقة الخطرة، إنَّ هذا الأذى الضخم ليس له مقياس مشترك مع الأذى الذي طاول الأشخاص العاديين)؛ ولكنه يقتضي أيضاً أنْ يلاحق الملك الانتقام من أهانة كانت قد طالت شخصه.

إنَّ حق العقاب يبدو عندها كمظهر من مظاهر الحق الـذي يعود للعــاهل في أنْ يعلن الحـرب على أعدائه: إنَّ العقاب يدخل في «حق السيف، في هذه السلطة المطلقة التي تملك حق الحياة أو الموت، التي تكلم عنها القــانون الـروماني تحت اسم مــوروم أمبريــوم Merum Imperium، حق

بموجبه يعمل الأمير على تنفيذ قانونه بأن يأمر بمعاقبة الجريمة»(27). ولكن العقاب هو أيضاً أسلوب في ملاحقة الانتقام الذي هو بآنٍ واحد شخصي وعام، إذ في القانون تتمثل القوة المادية السياسية للعاهل بشكل ما: ونرى من تعريف القانون بالذات أنه لا ينزع فقط إلى الحهاية بل أيضاً إلى الانتقام من التطاول على سلطانه عن طريق معاقبة الذين يتجاوزون محظوراته»(28). إنه في تنفيذ العقوبة الأكثر نظامية، ومن خلال الاحترام الأشد للأصول الحقوقية، تسود القوى الناشطة للانتقام (vendicte).

فالتعذيب إذاً يلعب وظيفة قانونية سياسية. إنه احتفال من أجل إعادة إقرار السيادة بعمد جرحها لحظةً. إنه يعيدها بـأن يظهـرها في كـل أبهتها وألقهـا. فالتنفيـذ العلني العام، مهـما بدا متسرعاً ويومياً، يدخل في سلسلة مراسم السلطة المغيبة والمبتعثة (تتويج، دخول الملك إلى مدينـة مفتوحة، خضوع الرعيـة الثائـرة)؛ وفوق الجـريمة التي احتقـرت العاهـل، يضفى التعذيب، في عيون الجميع، قوة لا تقهر. وهدفه ليس فقط اعادة توازن بقدر ما هو إظهار التفارق، إلى حدَّه الأقصى، بين فرد من الرعية تجرأ على خرق القانون، والعاهل الكلى القـوة، الذي يـبرز قدرتـه. إذا كان إصلاح الضرر الخاص الذي تسبب به الجرم، يجب أن يكون متناسباً، وإذا كان الحكم يجب أنْ يكون عادلًا، فإنَّ تنفيذ العقوبة مجعول لا لإبراز الاعتدال والتوازن، بـل لإظهـار اللاتوازن والشطط؛ يجب أنْ تظهر في شعائرية العقوبة هـذه، شدة مُفَخِمَـة للسلطة ولامتيازهـا الضمني. وهذا الامتياز، ليس هو مجرد امتياز. الحق، بل هو امتياز القوة المادية للعاهل تنصب على جسم خصمه وتتحكم به: إنَّ المخالف، حين كسر القانون، قد نال شخص الأمير بالذات؛ فيحق له ـ أو على الأقل يحق لمن أناب إليهم قوّته أن يتحكّم بجسم المُدان لكي يظهـره موسوماً، مغلوباً، محطماً. وإذاً فالاحتفال العقابي هو في مجمله «إرهابي»: فقـد كان عـلى مشرعى القرن التاسع عشر عندما بدأ سجالهم مع دعاة الإصلاح أن يقدموا تأويلًا للقسوة الجسدية للعقوبات، حصرياً و «حداثوياً»: إذا كان لا بدّ من عقوبات قاسية، فذاك لأنَّ المَثلَ بجب أن يُدَوِّن عُميقاً في قلوب النباس. والواقع، مع ذلك، أنَّ الشيء الـذي دعُّم، حتى ذلك هـذه المهارسة للتعذيب، ليس هو فلسفة المَثَل ، بالمعنى الذي فهمه في تلك الحقبة الأيــديولــوجيون (إنَّ تصور العقوبة ينوف على أهمية الجريمة)، بل هو سياسة الـترهيب: إشعار الجميع، وفوق جسم المجرم، بوجود العاهل غاضباً. إنَّ التعذيب لا يعيد العدالة؛ إلى نصابها، بل يقوِّي السلطة. في القـرن السابـع عشر، ومطلع القـرن الثامن عشر أيضـاً، لم يكن التعذيب بعـد، مع مـا فيه من مسرح الرعب، بقية باقية لما تُمَّح بعْـدُ، من عهد آخــر. إن عنفه، وعلنيتــه والإكراه الجســدي، لعبة غير متكافئة بين قوى [تتصارع]، احتفالية مدروسة، وباختصار إنَّ جهازه كله يـدخل من الوظيفية السياسية للعقوبة.

يمكن أن نفهم انطلاقاً من هذا بعض سهات لشعائرية التعذيب، وقبل كل شيء أهمية طقس يجب أن يظهر كل أبهته أمام الناس. فلا شيء يجب أن يُخبًّا من هذا الانتصار وللقانون. وفصوله كانت هي ذاتها تقليدية، ومع ذلك فقرارات الإدانة لم تكن تكفّ عن تعدادها، لفرط ما لها من أهمية في الأوالية العقابية: استعراضات، تريّث عند مفترقات الطرق، توقّف عند أبواب

الكنائس، القراءة العلنية للحكم، الركوع، التصريح بصوت عال بالندامة على الإهانة التي لحقت بالله وبالملك. فقد كان يحدث أن تنظم المحكمة بذاتها مسائل التصدر والمراسم: «يمتطي الضباط خيوهم وفقاً للنظام التالي: في الطليعة عريف الشرطة، وبعده «المحكوم»؛ ويمشي «بونفور» و «ليكور» معاً على شهاله، حالين على الكاتب الذي يتبعها، وبهذا الشكل يسيرون نحو الساحة العامة في السوق الكبير حيث يتم تنفيذ الحكم» (29). وهذا الترسيم الدقيق هو، بشكل بارزٍ وواضح، ليس فقط قضائياً بل عسكري. إن عدالة الملك تبدو وكأنها عدالة مسلحة. فالسيف الذي يعاقب المجرم هو أيضاً السيف الذي يقضي على الأعداء. وهناك جهاز عسكري خالص يحيط بالتعذيب: خيالة عسس، نبّالة، ضباط شرطة، جنود. ذلك أنَّ الأمر يتعلق بالتأكيد، بمنع كل هرب، أو أي نوع من أنواع استعمال القوة؛ والمطلوب أيضاً توقي أية حركة تعاطف من جانب الشعب، لإنقاذ المحكومين، أو أية دفعة غضب تعمل على قتلهم حالاً؛ إنما للأمير. كل هذه الأسباب \_ سواء أكانت للاحتراس ضمن ظرف معين، أم كانت ذات وظيفة ضمن مسار المراسم \_ تجعل من التنفيذ العام أكثر من عصل من أعمال العدالة، بل مظهراً من ضمن مسار المراسم \_ تجعل من التنفيذ العام أكثر من عصل من أعمال العدالة، بل مظهراً من مناهر القوة؛ أو بالأحرى، إنها العدالة كقوة جسدية مادية، وغيفة من جانب العاهل الذي يتجلى من خلاها. إن حفلة التعذيب تظهر علناً علاقة القوة التي تمنح السلطة للقانون.

وكطقس من طقوس القانون المسلح، حيث يظهر الأمير، بآنٍ واحد، وبشكل متهاسك، تحت المظهر المزدوج كرئيس للعدالة ورئيس للحرب، يرتـدي التنفيذ العلني وجهـين: الأول: وجه الانتصار، والآخر وجه المقاومة. من جهة إنه ينهي بشكل رسمي حرباً بين المجرم والعاهل، كانت نتيجتها مقررة سلفاً؛ فهو يجب أنْ يظهـر السلطة اللامحـدودة للعاهـل، على أولئـك الذين جعلهم [هذا العاهل] عاجزين. إنَّ التفاوت، واللاتوازن الصارخ بين القوى يشكلان جـزءاً من وظائف التعذيب. فالجسم الممحى، المفتت إلى غبار، والمذري في الهواء، جسم محطم قطعة قطعة بلانهائية السلطة العليا يشكل الحد الأقصى ليس فقط المثالي بل الفعلي للعقوبة، يشهد بـذلك نـوع التعذيب الشهـير المعروف بـاسم الماسـولا (La Massola)، والـذي طبق في مـدينـة آفينيون. والذي كان من أول ما أثار نقمة المعاصرين؛ تعذيب يبدو غريباً لأنه يجري بصورة شبه كاملة بعد الموت، والذي لم تقم فيه العدالـة بكونها بسـطت مسرحها الفخم فـوق جثة، ونشرت بذلك المديح الطقوسي لقوتها: لقد رُبط المحكوم إلى عمود، معصوب العينين؛ وحول المشنقة، دقت أوتاد ذات كلاليب من حديد. «تكلم المعرّف مع المحكوم في أذنه، وبعد أن أعطاه البركة، تقدم المنفذ (الجلاد) حاملًا مطرقة من حديد، كما المطارق المستعملة في المسامط (حمامات الكلس)، فضرب بكل قواه صدغ المسكين، فخرَّ ميتاً: في هذه اللحظة، تقدم (منفذ الموت) mortio exactor بسكينه الطويلة، فقطع له بلعومه، فامتلأ دماً؛ فكان مشهـداً رهيباً للنـظر؛ ثمَّ مزق له أعصابه عند الكعبين، ثم بعدها بقر له بطنه، فاستخرج القلب، والكبد والطحال والرثتين، فشرَّحها قطعاً علقها بالكلاليب الأخرى تدريجياً، كها يفعل عند تقطيع حيوان. ولينظر من يستطيع النظر إلى مثل هذا المنظر»(30). في الإجراء المذكور صراحة والـذي يذكـرنا بـالمسلخ،

يدخل تقطيع الجسم إلى أجزاء لا حصر لها ضمن المشهد هنا: فكل قطعة قد وضعت في المشك.

ويتم التعذيب ضمن احتفالية انتصارية، ولكنه يتضمن أيضاً، كنواة دراماتيكية في مسارها الرتيب، مشهداً صدامياً: إنه عمل الجلاد المباشر والآي في جسم «المعالج». عمل مقنن، بالتأكيد، لأنّ العرف، وغالباً، وبصورة صريحة واضحة، قرار الإدانة ينصّان على الفصول الرئيسية. ومع ذلك يحتفظ قرار الإدانة بشيء ما من المعركة. فالجلاد المنفذ ليس فقط هو الذي يطبق القانون، بل هو الذي يظهر القوة ويعرضها؛ إنه عامل عنف يطبق ضد عنف الجريمة للسيطرة عليه. إنه الحصم بالنسبة إلى هذه الجريمة، وبصورة مادية وجسدية. خصم مشفق أحياناً وعنيف أحياناً. كان دامهودير Damhoudère يشتكي مع كثيرين من معاصريه، من أنّ الجلادين يمارسون «كل الفظاعات تجاه «المعالجين» المذنبين، فيعاملونهم، بالضرب والقتل، كما لو الجلادين يمارسون «كل الفظاعات تجاه «المعالجين» المذنبين، فيعاملونهم، بالضرب والقتل، كما لو كان هناك حيوان بين أيديهم» (31). وظلت هذه العادة سائدة لمدة طويلة جداً لا تمحي (32). وما يزال حتى اليوم تحدٍ ومناظرة في حفلة التعذيب. وإذا انتصر الجلاد، وإذا استطاع أنْ يطير بضربة واحدة الرأس الذي طلب إليه أنْ يقطع، فإنه «يريه للناس، ويضعه على الأرض ثم يحيي بعدها الجمهور الذي يصفق له كثيراً بالأيدي» (33).

وبالعكس، إنْ هو فشل، وإنْ لم يتوصّل إلى القتل كها يجب، فإنه يتعرض للقصاص. تلك كانت حال جلاد داميان، الذي لأنه لم يعرف كيف يُقطّع «المعالَج» وفقاً للأصول، اضطر إلى تقطيعه بالسكين؛ وتمت، لصالح الفقراء، مصادرة خيول التعذيب التي وعد بها سابقاً. وبعد بضع سنوات، أطال جلاد آفينيون طويلاً تعذيب اللصوص الثلاثة، المرهوبين مع ذلك، الذين كان يترتب عليه الإمساك بهم. مما أثار غضب المشاهدين الذين شكوه، فتم الزج به في السجن عقاباً له وإنقاذاً له من انتقام الجمهور (34)؛ وعبر معاقبة هذا الجلاد الأخرق، يبدو تقليد، ما يزال سارياً حتى الآن: ويقضي بأنْ يُعفى المحكوم إنْ فشل التنفيذ. وهذه عادة مستقرة بوضوح في بعض البلدان (35). وينتظر الشعب غالباً تطبيق هذه العادة، وقد حصل له أن حمى محكوماً نجا بعض البلدان (دالم ومن أجل إزالة هذه العادة وهذا الانتظار، كان لا بدّ من التمسك بالقول المأثور «المشنقة لا تفقد فريستها»؛ فكان لا بد من السهر على تضمين الأحكام بالإعدام تعليات واضحة: ومشنوقاً ومخنوقاً إلى أن تتم الوفاة»، «إلى أنْ تنطفىء الحياة». وركز فقهاء أمثال سربيون Serpillon أو بلاكستون Blackstone خلال عز القرن الثامن عشر على واقعة أن فشل الجلاد يجب أن لا يعنى بالنسبة إلى المحكوم النجاة بحياته (36).

كها لو كان يلوح بنص من اختيار الله ومن حكمه ما يزال بيناً في حفلة التنفيذ. فإنَّ المنفذ، في مواجهته للمحكوم، إنما يبدو وكأنه بطلُ الملك. بطل مع ذلك لا يمكن الاعتراف به، وغير معترف به: ويقضي العُرف، على ما يبدو، بعد أن تختم أوراق الجلاد، أن لا توضع على الطاولة، بل أن تطرح أرضاً. ومعروفة هي المحظورات كلها التي تحيط بهذا «الفرض الضروري جداً» و «المخالف للطبيعة» مع ذلك (37). فالجلاد مها جهد ليكون سيفَ الملك، فإنه يتقاسم مع خصمه نذالته. والسلطة العليا التي تأمره بأنْ يقتل، والتي تضرب عبره ومن خلاله، ليست خصمه نذالته.

حاضرة من خلاله، وهي لا تتهاهى مع حدته وضراوته. وهي، بالضبط، لا تظهر بأجلى ألقِها إلا إذا أوقفت حركة الجلاد بموجب كتاب عفو. فإن الوقت القصير الذي يفصِل عادة الحكم بالتنفيذ (غالباً ما يكون بضع ساعات) يجعل وقف التنفيذ يحصل عموماً في آخر لحظة. ولا شك أن الحفلة في بطء مسارها كانت قد رتبت من أجل أن تسمح بمثل هذا الأمر المحتمل (38). ويأمُل بها المحكومون، ومن أجل إطالة الوقت، فكانوا يزعمون عند قاعدة المنصة أنَّ لهم اعترافات يريدون الإدلاء بها. والشعب عندما كان يتمنى وقف الحكم، كان يطالب بذلك صارخاً، ويحاول أن يمدّد اللحظة الأخيرة، ويترقب الرسول الذي يحمل الرسالة ذات الختم الأخضر، وكان عند الحاجة يوحي بأن الرسول آت (وهذا ما حصل في اللحظة التي كان يجري فيها تنفيذ الإعدام بالمحكومين في ثورة خطف الأولاد، في 3 آب سنة 1750). كان العاهل، في أغلب الأحيان، حاضراً في التنفيذ ليس فقط كسلطة تنتقم للقانون، بل كسلطة يمكنها أن تعلّق كلاً من القانون والانتقام. وحده العاهل يجب أن يبقى المتحكم في غسل الإهانات التي وجهت إليه؛ وإذا كان قد فوض إلى هذه المحاكم مهمة ممارسة سلطاته العدلية، فهو لم يتخلّ عنها؛ بل هو يخفظ بها كاملة لكي يرفع العقوبة، أو ليدعها تثقل وطأتها.

يجب تصور التعذيب كما هو مرسوم في القرن الثامن عشر كعامل سياسي. فهو يــدخل منــطقياً ضمن نظام جزائي يطلب فيه العاهل، مباشرة أو غير مباشرة، ويقرر، ويأمر بتنفيـذ العقوبـات، بمقدار ما أصيب هو بذاته، عبر القانون، بالجريمة. في كل مخالفة، تــوجد جــريمة ضــد الملك -cri men majestatis، ويوجد في أقل المجرمين شأناً قاتل للملك régicide بالقوة. وقاتل الملك، بدوره، لا يقلُ شأناً عن المجرم الكامل والمطلق، إذ بدلًا من أن يهاجم ـ كـأيّ جانـح ـ قراراً أو إرادة خاصة بالسلطة العليا، فهو يهاجم المبدأ في الشخص الجسدي للأمير والعقوبة المثالية لقاتل الملك، يجب أنْ تجمع كل العبذابات المكنة. إنها الانتقام البلامتناهي؛ وعلى كبل لا تنص القوانين الفرنسية على عقوبة محددة لمثل هذا النوع من الفظاعة. فكان لا بدُّ من اختراع عقوبة رافاياك (Ravaillac) وذلك بدمج أشد العقوبات في بعضها، والتي كانت مطبقة في فرنسا. فكانت هناك رغبةً في تخيل ما يفوقها فظاعة بالنسبة إلى داميان. فقُدِّمت مشاريع، ولكنها اعتبرت أقل كمالًا من أن تفي بالغرض. وإذاً فقد تمت العودة إلى مشهد رافايك. ويجبُ الاعتراف أنهم كانوا معتدلين إنْ نحن فكّرنا ـ في سنة 1584، كيف أنهم وصلوا مع قـاتل غليــوم دورانج -Guil laume d'Orange، إلى الانتقام اللامتناهي. ﴿فِي اليوم الأول اقتيد إلى الساحة حيث وجد مرجلً من الماء الغالي، وغطست في هذا الماء اليد التي ضربت الضربة. وفي اليوم التالي قطعت يده هذه فسقطت عند قدميه في الحال فدفعها برجله، من أعلى المنصة إلى أسفلها؛ في اليوم الشالث جرى تعذيبه بالملقط من أمام في حلمتيه وفي مقدمة ذراعه؛ وفي اليوم الثالث عُذَّب كذلك من خلف في ذراعية وفي عجزه؛ وهكذا بالتتابع ثم تعذيب هذا الرجل طيلة عشرة أيام». وفي اليوم الأخير وُضِع على الدولاب، وَعُصِرَ، وبعد ست ساعات، كان يطلب الماء أيضاً، دون أن يَعْطاه، «وأخيراً طلب من الأمر الجنائي أن يقضي عليه نهائياً وأنْ يخنقه، حتى لا تياس نفسه ولا تصل» (399).

لا شكَّ أن وجود التعذيب مرتبط تمـامأ بشيءٍ آخـر غير هـذا التنظيم الـداخلي. وكــان روش (Rushe) وكيركهيمر Kirchheimer على حق بأن يريا فيه أثراً من نظام إنتاج ، لم تكن فيـه قوى العمل، وبالتالي الجسم البشري، ذات فائدة ولا ذات قيمة تبادلية كالتي أعطيت لها في اقتصاد من النمط الصناعي. ومن المؤكد أيضاً أنَّ واحتقار، الجسم يستند إلى موقف عام من الموت؛ وفي هـذا الموقف، تُسْتبـانُ أيضاً القيمُ الخـاصة بـالمسيحية كـما يُستبان وضـع ديمغـرافي، وبشكـل مـا بيولوجي: فـإنّ اجتياحــات الأمراض والجــوع، والمذابــح الدوريــة التي تحدثهــا الأوبئة، ومــوت الأطفال بشكل فظيع، وهشاشة التوازنات البيولوجية الاقتصادية ـ كل ذلك جعل الموت مألـوفًا، وابتعث حوله طقوساً من أجل استيعابه ودمجه، وجعله مقبـولًا، وإعطاء ديمـومة اجتيـاحه معنَّى. ويتوجب أيضاً من أجل تحليل إطالة التعذيب بهذا الشكل الطويل، العودة إلى وقائع ظرفية اقتصادية؛ يجب أن لا ننسى أنَّ الإرادة الملكية الصادرة سنة 1670 التي نظَّمت العدالة الجزائية، وصولًا إلى بداية الثورة الفرنسية [1789] كانت قد فاقمت إلى حدٍ ما شدة القرارات السابقة القديمة. فقد فرضها على هذا الشكل بوسورت Pussort ، وهو أحد المفوضين المكلفين بإعداد النصوص، وبتمثيل رغبات الملك، بالرغم عن بعض القضاة أمثال لاموانيون Lamoignon؛ ويفسر تعدُّد الانتفاضات في منتصف العصر الكلاسيكي، وضجيح الحروب الأهلية القريب، ورغبةُ الملك في إبراز سلطانه على حساب البرلمانات، يفسر إلى حدّ بعيد، استمراريةَ نظام جزائي «قاس ».

توجد هنا، من أجل التعبير عن نظام جزائتي مُهين، أسباب عامة وإلى حدِ ما خارجية، فهي نفسر إمكانية وطول استمرارية العقوبات الجسديـة، وضعف الاحتجاجـات والسمة المعـزولة إلى حدِ ما لهذه الاحتجاجات الموجهة ضدها. ولكن على هذا الأساس، يتوجب إبراز وظيفتها الدقيقة. إذا كان التعذيب متجذراً بمثل هذه القوة في المهارسة القضائية، فذاك لأنه ينم عن حقيقة، ولأنه عامل فاعل من عوامل السلطة. فهو يؤمن ربط المكتوب بالشفهي، والسري بـالعلني، وأصول التحقيق بعمليـة الاعتراف؛ وهـو يتيح إعـادة انتاج الجـريمـة وردهــا الى جسم المجرم، المرئى، وهــو يجعل الجـريمة تــظهر وتلتغي بــذات البشاعــة. وهو أيضــاً يجعل من جسم المحكوم مكانَ تطبيق الانتقام السيادي (الحق العام)، ومرتكز تمـظهر السلطة، ومناسبة التأكيد على تفاوت القُوى. سوف نـرى فيها بعـد أنَّ العلاقـة بين المعـرفة والسلطة تبقى في صميم كـل المظاهر الجزائية، وأنها موجودة ضمن المهارسات المعاصرة للعقوبـة ـ إنما بشكــل آخر مختلفِ تمــاماً وبمفاعيل مختلفة جداً. و «عصر الأنوار» سوف لن يتأخر في الحط من قيمة التعذيب، آخـذاً عليه «فظاعته». عبارة تطلق غالباً على التعذيب لتميزه، إنما دونما نيةٍ في الانتقاد، من قبل القانونيين أنفسهم. وربما كان مفهوم «الفظاعة» هو أحد المفاهيم التي تبدل أكثر من غيرها على فلسفة التعـذيب في العرف القـديم الجزائي. إنَّ الفـظاعة، هي بـالدرجـة الأولى سمة خـاصـة ببعض الجرائم الكبرى: وهي تستند إلى عدد من القوانين الطبيعية أو الوضعية، الإَّهْيــة أو البشرية التي تهاجمها هذه الجرائم، وهي تستند إلى علنية الفضيحة أو بالعكس إلى الحيلة السريـة التي ارتكبت بها هذه الجرائم، وإلى مكانة أو وضع أولئك الذين قـاموا بهـا أو وقعوا ضحيتهـا، وإلى الإخلال

بالنظام الذي تحدثه أو تؤدي إليه، وإلى الرعب الذي تبعثه. ولكن العقوبة، بمقدار ما يجب أن تبرز أمام عيني كل فردٍ، الجريمة بكل قسوتها، يجب أن تأخذ على عاتقها هذه الفظاعة؛ فالعقاب يجب أن يُظهرها للضوء عن طريق الاعترافات، وعن طريق الخطابات، والتدوينات التي تجعلها علنية عامة؛ والعقاب يجب أن يظهر الفظاعة، عبر الاحتفالات، التي تبطبقه على جسم المجرم بشكل إذلال وإيلام. والفظاعة هي هذا القسم من الجريمة الذي يرده القصاص بشكل تعذيب لكي يظهرها إلى النور الخالص: صورة ملازمة لـلأوالية التي تـولّد الحقيقـة المرئيـة للجريمـة، في صميم العقوبة بالذات. فالتعذيب يشكل جزءاً من الإجراءات التي تقرر واقع ما تجرى معاقبته. ويوجد أكثر من ذلك: إنَّ فظاعة الجريمة، هي أيضاً ذلك العنف الموجود في التحـدي الموجــه إلى العاهل؛ وهذا ما سوف يحمله من جانبه على الرد الذي من وظائفه المزايدة على هذه الفظاعة، من أجل التحكم بها والانتصار عليها بتجاوز وإسراف يلغيها. وتمتلك الفظاعة التي تقترن بالتعذيب دوراً مزدوجاً: مبدأ وصل الجريمة بالعقوبة، وهي من جهة أخرى تشديد القصاص بالنسبة إلى الجريمة. وهي تؤمن بذات الوقت علنية الحقيقة والسلطة؛ وهي مرسم التحقيق الذي ينتهى وهي الحفلة التي ينتصر فيهـا العاهـل. وهي تجمع بيـن الاثنـين في جسـد المعـذب. وقـد و حاول الإجراء العقابي في القرن التاسع عشر أن يباعد أكثر ما يمكن بين البحث «الهاديء» عن الحقيقة وبين العنف الـذي لم يمكن محوه تمـاماً من العقـاب. وسوف يحـرص المعنيون عـلي إبراز التنافر الـذي يفصل الجريمة التي تتـوجب معاقبتهـا وإبعاده عن العقـاب الذي تفـرضه السلطة العامة. بين الحقيقة والعقاب، بجب أنْ لا تقوم إلا علاقة نتيجة شرعية. وعلى السلطة التي تعاقب أنْ لا تتلطخ بجريمة أكبر من تلك التي أرادت فرض العقوبة بشأنها. وأنْ تبقى بـريئة من العقاب الذي تفرضه. «فلنسرع في إلغاء التعذيب الماثل. فهو لا يليق إلَّا بالوحوش المتوَّجه التي كانت تحكم الرومان»(40). ولكن وفقاً للمهارسة الجزائية المطبقة في الحقبة السابقة لم تكن القربي بين تعذيب العاهل وبين الجريمة، والخلط الذي كان يحدث فيها بين «التبيين» والقصاص، وليدة لبس بربري، إنَّ ما كان يحدث فيها، هي أوالية الفظاعة وتتابعها الضروري. إنَّ فظاعة التكفير تنظم التقليص المراسمي للجريمة بفعل السلطة الأعلى.

أن تتواصل الجريمة والعقوبة فيها بينهها وأن ترتبطا في شكل الفظاعة، لم يكن هذا نتيجة لقانون العين بالعين، المقبول بشكل غامض. لقد كان أثراً \_ في الطقوس العقابية \_ من آثار ميكانيكية السلطة إلى حدٍ ما: سلطة لا تتخفى في التطبيق المباشر فوق الأجسام، بل تتحمس وتستقوي بتجلياتها الجسدية؛ سلطة تتثبت كسلطة مسلحة، لا تتعرى وظائفها التنظيمية تماماً من وظائفها الخربية؛ سلطة تجعل من القواعد ومن الالتزامات روابط شخصية يشكل كسرها إهانة ويستدعي انتقاماً؛ سلطة يشكل العصيان ضدها عملاً عدائياً، وبداية مناهضة لا تختلف من حيث المبدأ عن الحرب الأهلية؛ سلطة لا يتوجب عليها أن تبين السبب في تطبيق قوانينها بل يتوجب عليها أن تبين السبب عدم وجود مراقبة مستمرة، أن تبين أعداءها وماهية القوة التي تتهددهم؛ سلطة تسعى، بسبب عدم وجود مراقبة مستمرة، إلى تجديد فعاليتها، عبر علنية تجلياتها الفريدة؛ سلطة تجدد نشاطها طقوسياً، من خلال إسراز واقعها كسلطة عليا لا يُعلى عليها.

ومن بين الأسباب التي حملت على استبدال عقوبات لم تكن لتخجل من كونها «فظيعة»، بعقوبات تدعي الشرف بأنها «إنسانية»، هناك سبب يتوجّب تحليله حالاً، لأنه داخل في التعذيب بالذات: كعنصر في مساره التشغيل وكمبدأ في اضطرابه الدائم.

في احتفالات التعذيب، يبدو الشعب كشخصية رئيسية، وحضوره الحقيقي والماثل مطلوب لاستكالها. فالتعذيب، حتى ولو كان معروفاً، إذا جرى بصورة سرية قلما يكون له معنى. والعبرة كانت مطلوبة، ليس فقط، بإيقاظ الوعي في أن أقل نخالفة سوف تلقى العقاب القوي؛ بل بإثارة مفعول الرعب بمشهد السلطة وهي تصب سعار غضبها على الجاني: «في الشأن الجنائي، تبدو النقطة الأكثر صعوبة في إنزال العقوبة: فهو الهدف وهو الغاية من كل العملية، وهو الثمرة الوحيدة، بالعبرة وبالرعب، عندما تُطبق جيداً على المجرم (41).

ولكن في مشهد الرعب هذا، يبدو دور الشعب ملتبساً. فهو مدعو كمشاهد: يُستدعَى لمشاهدة الاستعراضات، والإقرار بالذنب؛ فيُنصب عمود التشهير، والمشانق والمنصات في الساحات العامة أو عند مشارف الطرق؛ وقد يحدث أن تُعْرض لعدة أيام جثث المعذبين، بالتأكيد بالقرب من أماكن جرائمهم. ويتوجب، ليس فقط، أن يعرف الناس، بـل أنْ يروا بأعينهم. لأنهم يجب أن يخافوا؛ وأيضاً لأنهم يجب أن يكونوا شهوداً، وأن يكونوا كالضامنين للعقاب، ولأنهم يجب أنْ يشاركوا فيه، إلى حدٍ ما. فأنْ يكونوا شهوداً، هو حق لهم وهم يطالبون به؛ فالتعذيب المخفى هو تعذيب، وقد يشكك غالباً ألا يكون التعذيب قد وقع بكل قساوته. وكان الناس يحتجون إذا حجبت الضحية عن الأنظار في اللحظة الأخبرة. فإن أمين الصندوق العام للريد الذي عُرض لأنه قتل زوجته تمَّ حجبه فيها بعد عن الجمهور: «لقد أصعد في عربة مغطاة موجودة في الساحة؛ فلو أنه لم يكن محروساً بشكل جيد، لكان يُظن أنه كان من الصعب حمايته من المعاملة السيئة من الجمهور الذي كان يصرخ عالياً ضده»(42). وعندما شنقت المرأة لاسكومبات Lescombat، غطىَ وجهها بعناية «بنوع من حجاب»؛ وألقى «منديـل على رقبتها ورأسها، مما أثار تذمّر الجمهور الذي نادى بأنها ليست لاسكومبات» (43). ويـطالب الشعب بحقه بأنْ يتثبُّت من التعـذيب ومن الشخص المعذب(٤٠٠). وهـو له الحق أيضاً بالمشـاركـة فيـه. فالمحكوم يُدار به طويلًا، ويُعرض، ويُهان، مع بشاعة جريمته التي يجري التذكير بها عدة مرات، وهو معروض للشتائم، وأحياناً لهجمات المشاهدين. فانتقام الشعب مـدعو لـلانضهام إلى انتقـام العاهل. ليس لأنَّ انتقام العاهل هو الأساس وأنَّ للملك الحق بأن يترجم حسب طريقته انتقام الشعب؛ بل لأنَّ للشعب أن يقدم المساهمة والمساعدة للملك عندما يقـوم هذا الأخـير «بالانتقـام لنفسه من أعدائه»، حتى ولو كان، وخاصة عندما يكون هؤلاء الأعداء من وسط الشعب. كما لو كان هناك إلى حد ما نوع من «خدمة منصة الإعدام» متوجبة على الشعب من أجل انتقام الملك. «خدمة» نصت عليها الإرادات الملكية القديمة؛ نص الأمر الملكى الصادر سنة 1347 بشأن المجدفين أنه: يُعرضون عند عمود الاعتراف «منذ الساعة الأولى حتى ساعة الوفاة. وبالإمكان أنْ يقذف في وجوههم الوحل والقذارات، بدون حجارة أو الأشياء الأخــرى التي تجرح. . . وفي المرة الثانية، وفي حالة المعاودة، يوضع أمام عمود الاعتراف يوم سوق رسمي، وتشق شفته العليا

حتى تبرز ثناياه. لا شك أنه في العصر الكلابسيكي، لم يكن هذا الشكل من المساهمة في التعذيب إلا تساعاً، جرت محاولات من أجل الحدِّ منه: بسبب الوحشيات التي يتسبب بها وبسبب ما فيها من اغتصاب لسلطة العقاب. ولكنه ينتمي من قريب إلى فلسفة التعذيب العامة، مما منع من إبطاله بصورة مطلقة. وفي القرن الثامن عشر كان الناس يحضرون مشاهد تشبه المشهد الذي رافق تعذيب مونتيغني Montigny؛ فبينها كان الجلاد يمارس قتل المحكوم، كانت باثعات السمك في سوق الهال (La Halle) (م) يطفن بتمثال قطعن رأسه (45). وفي العديد من المرات كان لا بد من «حماية» المجرمين المعروضين ببطء وسط الجهاهير، من هذه الجهاهير، على سبيل العبرة، وكهدف، وكتهديد ممكن، وكضحية موعودة وبذات الوقت ممنوعة. والعاهل، عندما يطلب إلى الجهاهير أن تظهر سلطته، فإنه يتسامح بلحظة عنف يعتبرها كمؤشر ولاء، ولكنه سرعان ما يواجهها بحدود امتيازاته الذاتية.

بل إنه عند هذه النقطة يستطيع الشعب، المجتذب بمشهدٍ صُنع من أجل إرهابه، أن يسرِّع رفضه للسلطة العقابية، ويستطيع أحياناً أنْ يسرِّع من انتفاضته، فيمنع تنفيذاً يُظن أنه غير عادل، وينتزع محكوماً من بين يدي الجلاد، والحصول بالقوة على العفو عنه، وعند اللزوم مهاجمة المنفذين ومحاصرتهم، أو على الأقل لعن القضاة، والقيام بشغب ضد الحكم، كل ذلك هو جزء من المهارسات الشعبية التي توظف، وتقطع وتقذف غالباً بمراسم التعذيب. وقد تتردد مشل هذه الأحداث كثيراً بالتأكيد، عندما تطال الأحكام بالعقاب الفتن: وقد حدث ذلك بعد قضية خطف الأطفال، حيث أرادت الجهاهير منع إنزال العقوبة بثلاثة متظاهرين مفترضين، الذين جرى شنقهم في مقبرة سان ـ جان، «بسبب من وجود منافذ ونحارج أقسلً عدداً، تجب حراستها» (64)، فخاف الجلاد فحلً قيد أحد المحكومين؛ فأطلق النبالة سلاحهم. وقد جرى ذلك أيضاً بعد انتفاضة القمح سنة 1775؛ أو أيضاً سنة 1786، إذ قام عهال اليومية، عندما ديث كانت عملية الاضطرابات منطلقة من قبل، ولأسباب لا تتعلق بتدبير من تدابير السلطة الجزائية، نجد الكثير من الأمثلة كان الاضطراب ينطلق فيها مباشرة بسبب حكم وبسبب المؤيدة، وكلها «انفعالات مشنقة» صغيرة ولكن متعددة».

إنَّ هذه الاضطرابات، بأشكالها الأكثر بدائية، بدأت مع التشجيعات ومع الهتافات أحياناً، التي رافقت المحكوم حتى إنزال العقوبة به. وخلال تطوافه الطويل، كان المتهم، مدعوماً «بتأسي أصحاب القلوب اللينة، وبالتصفيق، وبالإعجاب، وبشاتة العنيفين المتمرسين القساة» (47). وإذا كان الجمهور يتحلّق حول المنصة، لم يكن ذلك فقط من أجل مشاهدة أوجاع المحكوم أو من أجل إثارة غضب الجلاد: إنما من أجل الاستاع إلى ذاك الذي لم يعد لديه شيء يخسره، يشتم القضاة، والقوانين، والسلطة والدين. إنَّ التعذيب يتيح للمحكوم فحشبات ساتورن (\*\*) للحظة،

<sup>(\*)</sup> سوق الخضار.

 <sup>(\*\*)</sup> saturne: عيد روماني قديم تباح فيه كل المحظورات. والمعنى هنا أن يباح للمحكوم خـلال التعذيب أنْ
 يتلفظ بكل الشتائم ضد من يريد (المراجع).

حيث لا يعود أي شيء محظوراً أو معاقباً عليه. ففي ملاذ الموت الذي سوف يحصل، يستطيع المجرم أن يقول كلَّ شيء، وكان المشاهدون يشجعونه. «لو وجدت حوليات تدون فيها بدقة كلهات المعذبين الأخيرة، ولو وجدت الجرأة على مطالعتها، ولو استجوبت هذه الحشود الذميمة فقط التي جمعتها حشرية وحشية حول المشانق، لأجابت أنه لم يكن هناك مجرم ربط على الدولاب لم يمت إلا وهو يتهم السهاء بالبؤس الذي قاده إلى الجريمة، إلا وهو يأخذ على قضاته بربريتهم، إلا وهو يلعن الكهنة الذين يرافقونه، وهو يجدّف ضد الله الذي هو أداته (١٤٨٠). ويوجد في هذه الإعدامات، التي ما كان لها إلا أن تبدي السلطة المرعبة من جانب الأمير، كل مظاهر الكرنفال حيث تنقلب الأدوار، وحيث تهزّأ السلطات، وحيث يتحول المجسرمون إلى أبسطال. وتنقلب النذالة؛ فشجاعتهم كبكائهم أو صراخهم لا تصيب بالمذمة إلا القانون. وقد ذكر فيلدنغ ذلك متاسفاً فقال: «عند مشاهدة محكوم وهو يرتجف، ينتفي التفكير بالعار؛ وأقبل من ذلك إذا كان متعجرفاً «فال، فبالنسبة الى الشعب الحاضر هنا ويشاهد، هناك دائماً، حتى في أقصى حالات انتقام العاهل، ذريعة للرد على الانتقام.

يحدث مثل هذا الاحتجاج بصورة أخص إذا اعتبر الحكم بالإدانة غير عادل. وإذا نفذ حكم الموت برجل من الشعب، من أجل جريمة، كانت تتسبب لرجل آخر أفضل مولداً أو أكثر مالاً، بعقوبة أخف بمقارنتها بعقوبة رجل الشعب. ويبدو أنَّ بعض الإجراءات في العدالة الجزائية لم تعد مقبولة في القرن الثامن عشر ـ وربما منذ زمن طويل ـ من قبل الطبقات السحيقة من الجماهير. مما كان يتسبب بسهولة، على الأقل ببدايات اضطراب. لأنَّ الأكثر فقراً ـ وهذه هي ملاحظة أحد القضاة ـ ليست لديهم إمكانية إسماع صوتهم للعدالة (50)، فهنا تظهر هذه الإمكانية علناً، هنا حيث هم مدعوون بصفة شهود وتقريباً بصفة معاونين لهذه العدالة، حيث يستطيعون التدخل، وبصورة جسدية: الولوج بالقوة ضمن الأوالية الجزائية، ثم إعادة توزيع نتائجها؛ التدخل، وبصورة جسدية: الولوج بالقوة ضمن الأوالية الجزائية، ثم إعادة توزيع نتائجها؛ الاجتماعية: في سنة 1781، قتل خوري بلدة شاميري Champré على يد سيد المنطقة، الذي جرت محاولة لجعله مجنوناً؛ «فقام الفلاحون الغاضبون، وكانوا متعلقين جداً براعي أبرشيتهم، وبدوا في أول الأمر مستعدين للتصرف بأقصى درجات العنف ضد «سيدهم» فحاولوا أن يحرقوا قصره. . . وكان الجميع يتذمّرون ويضجون بحق ضد تساهل الوزارة، التي منعت العدالة من استعمال وسائلها لمعاقبة جريمة بمثل هذه الفظاعة» (180).

واضطراب أيضاً ضد العقوبات الثقيلة جداً التي تطال جرائم كثيرة الوقوع ومعتبرة قليلة الخطورة (السرقة مع الكسر)؛ أو ضد عقوبات تعاقب بعض المخالفات المرتبطة بظروف اجتهاعية مثل الاختلاسات المنزلية؛ إنَّ عقوبة الإعدام حتى الموت لهذه الجريمة كانت تثير الكثير من السخط، لأن الخدم كانوا كثراً، وكان يصعب عليهم، في مثل هذا الشأن، إثبات براءتهم، كها كانوا بسهولة ضحايا سوء نية أسيادهم، وإن تساهل بعض الأسياد اللذين كانوا يتغاضون كان يجعل الجور أكثر ظلماً على بعض المتهمين المحكومين والمشنوقين، وكان إنزال العقوبة بهؤلاء الخدم يتسبب غالباً بالاحتجاجات (52). وحصلت تظاهرة صاخبة صغيرة في باريس سنة 1761 من أجل

خادمة سرقت قطعة قباش من بيت سيدها. ورغم رد المسروق، ورغم الضراعات والرجاء، لم يشأ السيد أن يسحب شكواه: وفي يوم التنفيذ، منع أهل المحلة تنفيذ الشنق، وهاجموا دكان التاجر ونهبوه. وأخيراً صدر العفو عن الخادمة. ولكن هناك امرأة أخرى أوشكت أن تخز بالأبر معلمها السيء نُفيت لمدة ثلاث سنوات» (53).

وحُفظت عن القرن الثامن عشر القضايا العدليَّة الكبرى حيث تدخل الرأي العام المستنير مع الفلاسفة ومع بعض القضاة أمثال: كالاس Calas، وسيرفن Sirven، والفارس دى لابار De Labarre . ولكن الكلام قليل عن هذه الاضطرابات الشعبية ، حول المارسة العقابية . فقلما تجاوزت الاضطرابات نطاق مدينة، أو حي أحياناً. ومع ذلك فقد كانت لها أهمية فعليـة. وذلك إمّا لأن هذه الحركات، المنطلقة من تحت قد انتشرت وشدت انتباه الاشخاص ذوى المراكز، الذين لاقت صدِّى لديهم فأعطوها بعداً جديداً (وهذا ما حصل في السنوات التي سبقت الثورة في قضية كاترين اسبيناس Espinas التي اتهمت خطأً بقتل والدها سنة 1785؛ وقضية آل شــومون الثلاثة المعذبين بالدولاب، والذين كتب دوباتي Dupaty من أجلهم، سنة 1786 مذكرته الشهيرة، أو قضية ماري فرانسواز سالمون (Maris Françoise Salmon) التي حكمت عليها محكمة روان سنة 1782 بالحرق؛ باعتبارها تتعاطى التسميم، ولكنها لم تكن بعد في سنة 1786 قد نُفِّذ بها الحكم). وإمَّا لأنَّ هذه الاضطرابات قــد غَدت بشكــل خاص حــول العدالــة الجزائيــة، وحول مظاهرها التي كـان من المفروض أنْ تكـون مثاليـة، قلقاً دائــةً، فكم من مرةٍ، من أجــل تأمين السكينة حول المشانق، توجب اتخاذ تدابير «مؤسفة ومحزنة بالنسبة إلى الشعب، وتبدابير احترازية مهينـة بالنسبة إلى السلطة»<sup>(53)</sup>. وهكذا تبـين جلياً أنَّ المشهـد الكبير للعقـوبات كـاد أنْ ينقلب معكوساً على يد أولئك الذين وُجِّه إليهم. إنَّ ترويع التعذيب كان يشعل بالواقع بؤراً من الـلاشرعية(٠٠٪ ففي أيـام تنفيذ العقـوبة، يتـوقف العمل، وتمتـليءُ الحانــات، وتُشْتُمُ السلطات، وتنطلق الشتائم أو الحجارة ضد الجلاد وضد ضباط الشرطة وضد الجنود. وتجرى محاولات لتخليص المحكوم، إما لإنقاذه أو لقتله قتلة أشدً؛ وتتشابك الأيـدى بالضرب، ويجـد اللصوص الفرصة سانحة ولا أفضل في المنازعة وفي التحلق الفضولي حول المنصات (55). ولكن بشكل خاص \_ وهنا تتحول هذه الإزعاجات إلى خطر سياسي \_ لم يحدث أنْ شعر الشعب أنه قريب من أولئك الذين تنزل بهم العقوبة كمثل حاله في هذه المراسم التي كان يفترض بها أنْ تُظهر بشاعة الجريمة وشناعتها؛ كان يشعر، بشكل لم يسبق له مثيل، أنه مهدد مثلهم، بالعنف الشرعى الذي لم يكن متوازناً ولا محسوباً. إنَّ التضامن بين كامل طبقة من الشعب وبين اللذين نسميهم نحن المنحرفين الصغار ـ أمثال المشردين، والشحاذين الكاذبين، والفقراء الأرذال، واللصوص النشالين، ومخبِّش الأشياء المسروقة ومروِّجيها ـ قد برز بشكل متزايـد: إن مقاومـة تقسيم المناطق من قبل الشرطة إلى مربعات، ومطاردة المراقبين والجواسيس، والهجوم على العسس أو ضد المفتشين كلها تدل على هذا التضامن الشعبي (56). وكان تحطيم هذا التضامن هو الذي تحوّل إلى

<sup>(\*)</sup> أي من مظاهر الإخلال بالأمن والنظام العام (المراجع).

هدف يتقصده القمع الجزائي والبوليسي. وهكذا فإنه، من الاحتفال بالتعذيب، من هذا العيد غير الحقيقي حيث كان العنف ينقلب في الحال رأساً على عقب، كان هذا التضامن هو الذي يوشك أن يخرج مستقوياً بدلاً من السلطة العليا. ولم ينس الإصلاحيون في القرنين 18 و 19 أن الإعدامات، في المآل الأخير، لم تكن توحي بمجرد الخوف إلى الشعب، فحسب. وكانت صرخات الناس الأولى تطالب بإلغائها.

وللإحاطة بالمسألة السياسية التي طرحها التدخل الشعبي في عملية التعذيب يكفي أنْ نـذكر مشهدَيْن. الأول يعود في تاريخه إلى نهاية القرن السابع عشر؛ وقد وقع في أفينيون. وفيه نشاهد العناصر الرئيسية لمسرح الفظاعة: المواجهة الجسدية بين الجلاد وبين المحكوم، انقلاب المبارزة، ومـلاحقة المنفـذ من قبل الشعب، وإنقـاذ المحكوم من قبـل الشعب، وانقلاب الأليـة الجـزائيــة بشكل عنيف. كان الأمر يتعلق بشنق قاتل اسمه بيار دو فور Pierre du Fort ؛ فقد «تعثرت قدماه عدة مرات بالدرجات،، ولم يكن بالإمكان أرجحته في الفضاء. «رأى الجلاد ذلك فغطى له وجهه بثوبه. راح يركلـه بركبتيه على المعدة والبطن. ولمـا رأى الشعب أنه يعـذبه كثيـراً وظنُّ فوق ذلك أنه يذبحه بواسطة حربة. . . فأخذته الشفقة على المعالَج ثم تملكه الغضب ضد الجلاد، فأخذ برشقه بالحجارة، في هذا الوقت فتح الجلاد السلمين ورمى المعالَج في القعر، ثم قفز فوق كتفيه وراح يهصره، في حين كـانت زوجة الجـلاد المذكـور تسحبه من رجليـه من تحت المشنقة، وبذات الوقت عملا على إخراج الدم من فمه. ولكن سيل الحجارة اشتـد فوق الجـلاد حتى إنَّ بعضها قد أصاب المشنوق في رأسه، مما أجبر الجلاد على نزول السلم بسرعة واندفـاع مما جعله يقع ويهوي عـلى رأسه فـوق الأرض. وها هي جمـاعة من الجمهـور تندفـُع نحوه، فينهض شاهراً الحربة بيده، مهدداً بقتل الذين يقتربون منه. ولكن بعد عـدة سقطات وعـدة نهوضات، ضُرب بشدة وتلطخ، وخُنِق في النهر وسحل وسط غضب شديــد وهياج من قبــل الشعب وصولًا إلى حي «الجامعة»، ومن هناك باتجاه مقبرة الكوردلية Cordeliers. وقد ضرب تابعه أيضاً بشدة، وتفجّم رأسه وجسده فنقـل إلى المستشفى حيث مـات بعـد عـدة أيـام. في هـذه الاثنـاء صعـد أشخاص مجهولون وغرباء إلى المشنقة وقطعوا حبل المشنوق، في حين كان أخرون يتلقونـه من تحتُ بعد أن مضى على تعليقه فترة من الـزمن (Miserere)(٥). وبذات الـوقت حُطمت المشنقة، وحمطم الشعب سلَّم الجلاد إلى قبطع. وحمل الأولاد وبسرعة واندفاع المشنقة ورموها في نهر الرون». «أمَّا المعذب، فنقل الى مقبرة، حتى لا تستعيده العدالة، ومن هنـاك إلى كنيسة سـان انطوان». ومنحه رئيس الأساقفة العفو، وأمر بنقله إلى المستشفى، وأوصى المسؤولين في العنايـة به بشكل خاص. وأخيراً يضيف كاتب المحضر «وفُصِّلتْ له ثيابٌ جديدة، وأعطى زوجين من الجوارب، وحذاءً وألبسناه الجديد من قدمه إلى رأسه. وقدّم له زملاؤنا قمصاناً grantes، وكفـوفأ وشعراً مستعاراً»<sup>(57)</sup>.

<sup>(\*)</sup> الوقت اللازم لتلاوة صلاة لاتينية تبدأ بفعل الرحمة: Miserere mei, Domine = ارحمني، يا رب. وننبه القارىء هنا إلى أنَّ المؤلف يأتي بنصوص مكتوبة بالفرنسية القديمة. (المراجع).

والمشهد الآخر وقع في باريس، بعد الأول بقرنٍ. كان ذلك سنة 1775، في اليوم التالي من الشورة حول القمح. كان التوتّر قبد بلغ أقصاه في النياس، مما خَيلَ عبلي تمني وقوع إعدام (نظيف). فقد قام صف مزدوج من الجنود بين المشننقة وبين الجمهور الذي أبعد بعناية فائقة، يرعى، من جهة الإعدام الوشيك، ومن جهة أخرى يراقب الثورة المحتملة. فالاتصال مقطوع: عذاب عام علني، ولكن قسماً من المشاهد جرى تحييده أو بالأحرى جرى قصره على التخويف المجرد. وفي ظل السلاح، ووسط ساحة فارغة، كانت العدالة تنفذ إجراءاتها بتحفظ. وإذا كانت تظهر الموتُ الذي تقدمه، فمن أعلى ومن بعيد: «لم تنصب المشنقتان إلَّا في الساعة الثالثة بعد الظهر، وكان علوهما ثمانية عشر قدماً وذلك من أجل أنْ تكون العبرة أكبر. ومنذ الساعة الثانية غطيت ساحة «غريف» وكل جوارها بفرق من مختلف الجيوش الراجلة والخيـالة؛ واستمـر السويسريون والحرس الفرنسي يقومون بالدوريات في الشوارع المجاورة. ولم يُقبل دخول أي شخص إلى ساحة (غريف) أثناء تنفيذ الإعدام، وكان في كل المحيط يشاهد صف مردوج من الجنود، وقد وضعوا الحراب في رأس البندقية، واصطفوا ظهراً لظهـر؛ بحيث إنَّ بعضهم يراقب الداخل والبعض الآخر يراقب خـارج الساحـة. وكان التعيسـان. . يصرخان طـول الطريق أنهما بريئان، واستمرا يرسلان الاحتجاج ذاته وهما يصعدان السلم»(58). في عفوية طقوسية التعذيب، أي دور تلعبه المشاعر الإنسانية بالنسبة إلى المحكومين؟ بالنسبة إلى السلطة هناك في جميع الأحوال خوف سياسي، أمام مفعول هذه الطقوس ذات الحدّين.

...

مثل هذا الالتباس يظهر بوضوح فيها يمكن أن يُسمى بـ وخطاب المشنقة. إنَّ مراسم تنفيذ الإعدام تقتضي إذاً أن يعلن المحكوم بنفسه جرميته عن طريق الاعتراف العلني الذي يتلفظ بـ.، وعن طريق اللافتة التي يحملها، وعن طريق الإعلانات التي يطلب إليه أن يقوم بها. في لحظة إنزال العقوبة يبدو أنه كانت تترك له فرصة للكلام، لا ليعلن عن براءته، بل ليشهد على نفسه بالإجرام وبعدالة الحكم عليه. وتذكر التواريخ الكثير من الخُطب من هذا النوع، خطب حقيقية؟ بالتأكيد في عدد ما من الحالات. أهي خطب وهمية يجري فيما بعد تــوزيعها عــلى سبيل العبرة والنصح؟ هذا ما حصل كثيراً جداً أيضاً. ما هو مقدار الثقة الذي بجب أن يمنح لما يذكـر مثلًا عن موت ماريون لوغوف Marion Le Goff، التي كـانت زعيمة عصـابة شهـيرة في بروتـانيا الفرنسية في منتصف القرن الثامن عشر؟ لقد صرخت من أعلى المنصة: دأيها الآباء والأمهات، يا من تسمعونني، حافظوا جيداً وعلموا جيداً أولادكم؛ كنت في طفولتي كاذبة وخاملة؛ بدأت بسرقة سكين صغيرة ثمنها عشرة قروش. . . وبعدها سرقت البائعين المتجوّلين، ثم تجار البقـر؛ وأخيراً ترأست عصابة لصوص، ولهذا أنا موجودة هنا. قولوا هذا لأولادكم، وليكن في هذا عبرة لهم» (<sup>59)</sup>. إنَّ مثل هذه الخطبة، قريبة جداً حتى في تعابيرها من التعاليم الأخلاقية التي توجد عادة في أوراق طيـارة، وفي بعض الجرائـد، وفي الأدب الشعبى هذا اذا لم يكن مـزوراً. ولكن وجـود مثل هذا النوع: «الكلمات الأخيرة لمحكوم بالإعدام» له دلالته الخاصة، فالعدالة بحاجة إلى أن تصادق الضحية بـذاتها عـلى التعذيب الـذي تتلقاه، يـطلب إلى المجرم أن يكرّس بنفسه عقابه وذلك بأن يصرح من قباحة جرائمه؛ فيقوّل، كها قيل (لجان ـ دومينيك لانغلاد - que Langlade بأنه مجرم قاتل ثلاث مرات: «إسمعوا جميعاً فعلتي الشنيعة، المهينة والمزرية التي وقعت في مدينة آفينون حيث ذكري مستقبح، وذلك أني خنت بدون إنسانية ولا شفقة، الحقوق المقدسة التي للصداقة (60). من وجهة نظر معينة، تنشر الورقة الطيارة وأغنية الموت على أشر المحاكمة؛ أو أنها بالأحرى تتبعان هذه الأوالية التي بموجبها ينقل التعذيبُ الحقيقة الكامنة السرية والمكتوبة من الإجراء إلى الجسد، إلى الحركة، إلى الخطبة التي يلفظها المجرم (9). فالعدالة كانت بحاجة إلى هذه المزورات لكي تستند الى الحقيقة. وهكذا كانت قراراتها تحاط بكل هذه «البراهين» «ما بعد الموت». وقد يحدث أيضاً أن تنشر حكايات عن جرائم وعن حيوات خائنة، على شكل دعاية خالصة، قبل كل محاكمة من أجل الضغط على عدالة يشك في أنها ستكون مساهلة جداً. ومن أجل نزع الثقة من بين المهربين، نشرت «جمعية المزارع» «منشوراتٍ» تذكر جسرائمهم: في سنة 1768، وضحد شخص يسمى مونتانيه هما حسابه (أي مونتانيه) معضوعة، وزعت الجمعية أوراقاً يقول عنها محروها بنفسه إنه: «وضع على حسابه (أي مونتانيه) بعض السرقات التي كان مشكوكاً فيها صحتها؛ وقد صُورً مونتانيه فيها كحيوان مفترس، وكضبع آخر تجب مطاردته، وتحمس الناس في أوفرنيه Auvergne لهذا. فقد انبطلت عليهم وكفية أخر تجب مطاردته، وتحمس الناس في أوفرنيه Auvergne هذا. فقد انبطلت عليهم الفكرة» (6).

ولكن أثر هذه الأدبيات كاستعالها، كان ذا وجهين. فالمحكوم عليه كان يُرفع إلى درجة الأبطال بفعل ضخامة جرائمه المعروضة بشكل واسع، وأحياناً بفعل تأكد توبته المتأخرة. فهو يبدو ضد القانون وضد الأغنياء، وضد الأقوياء والقضاة، والشرطة والعسس، وضد المزرعة وحراسها، ويبدو كأنه قاد معركة يرى فيها الجميع بسهولة كما لو كانت معركتهم. فتضخم الجرائم المعلنة، حتى الملحمة، منازعات صغيرة يحميها الظل كل يوم، وإذا كان المحكوم يُصور نادماً تائباً، يتقبل الحكم عليه، ويطلب العفو من الله ومن الناس عن جرائمه، فإنه كان يرى مطهراً نقياً: فهو يموت، على طريقته، كقديس، وحتى تعنته وعناده بالذات يجلب له العظمة: وعدم خضوعه خلال التعذيب، يجعله يُظهر قوة لا تثنيها أية سلطة: «في يوم التنفيذ، الشيء والحني بدا وكأنه لا يُصدَّق، كانوا ينظرون إليَّ بدون انفعال، وأنا أقر وأعترف بجرائمي. وأجلسوني أخيراً على الصليب دون أن تظهر ولا تغلب، ذلك هو بحرم الأوراق الطائرة، والأخبار المكتوبة يدوياً، والمؤلفات الخرافية [والمكتبات الزرقاء] (٥٠)، والأساطير، يحمل معه، تحت الحكمة الظاهرة من المثل الذي يجب أن لا يجتذى، ذكريات كاملة عن الصراعات والمواجهات. لقد القلاهية من المثل الذي يجب أن لا يجتذى، ذكريات كاملة عن الصراعات والمواجهات. لقد

<sup>(\*)</sup> مع المحافظة على أسلوب النص الأصلي فإن المؤلف يريد إن يقبول إن الورقة الطيارة [أو المنشور الموزع] وأغنية الموت إما أنها تقدم صورة عن إجراءات المحاكمة، فالتعذيب وما يتبعه بحسب وجهة نظر واضعها، أو مطابقة للإجراءات الفعلية كها هي (المراجع).

 <sup>(\*\*)</sup> المكتبات الزرقاء مصطلح يعني المكتبات التي تضم كتباً ذات أغلفة زرقاء: وتدور موضوعاتها حول قصص أسطورية (المراجع).

شوهد بعض المحكومين، وقد أصبحوا بعد مماتهم أنواعاً من القديسين، تقدس ذكراهم وتحترم قبورهم (63)، وقد شوهد البعض منهم يتحوّل بصورة كاملة تقريباً إلى صف الأبطال الإيجابيين الحقيقيين. وقد شوهد البعض منهم الذين لا ينفصل المجد عندهم عن الرجس والدنس، بل يتعايشان مع ذلك لمدة طويلة في صورة متبادلة. في كل هذا النوع من أدب الجرائم، الذي ينتشر حـول بعض الظلال العـالية(١٥٩)، يجب أن لا نـرى أبداً لا «تعبيـراً شعبيـاً» خـالصـاً، ولا أيضـاً مشروعًا مصممًا للدعاية وللتعليم الأخلاقي، آتيًا من فـوق؛ لقد كـان مكانـاً يلتقي فيه تـوظيفان للتطبيق الجزائي \_ نوع من جبهة صراع حول الجريمة، وحول عقابها وحول ذكراها. وإذا كانت هذه القصص قد أمكن طبعها وتوزيعها، فذاك لأنهم يأملون من ورائها مفاعيل رقابة أيديولوجية (65). أساطير صادقة حقيقية عن التاريخ الصغير. ولكنها لا تستقبل بكثير من الانتباه، فإذا كانت تشكل جزءاً من مطالعات أساسية في الطبقات الشعبية، فذاك لأنها تجد فيها ليس فقط ذكريات فقط، بل نقاط استناد؛ إنَّ اهتهام «الفضول» هو أيضاً اهتهام سياسي. بحيث إن هذه النصوص يمكن أنْ تقرأ كخطب ذات وجه مزدوج، في ما خص الوقائع التي تـذكرهـا، وفي الصدى الذي يعطى لها وفي المجد الذي تعطيه لهؤلاء المجرمين المذكورين كـ «مشهورين»، ومن دون شك، في الكلمات التي يستعملونها رتجب دراسة استعال المقولات أمشال «شقاء»، «رجس»، أو الصفات «مشهور»، «تعيس بائس»، في حكايات مثل «تاريخ الحياة، سرقات كبرى، ولطائف غيلرى ورفاقه، ونهايتهم البائسة والتعيسة »(66).

وتتوجب مقارنة هذا الأدب بـ «انفعالات المشنقة» حيث تتجابه عبر جسم المعذب السلطة التي تحاكِم والشعب الذي كان الشاهد، والمشارك، والضحية المحتملة و «البارزة». في هذا التنفيذ خلال مسار الاحتفال الذي يوجه بشكل سيىء علاقات السلطة التي تحاول أن تعطي طابعاً طقوسياً لهذه العلاقات، تدافعت كتلة من الخطب، مكملة المواجهة نفسها؛ والإعلان «بعد الموت» عن الجرائم يبرر العدالة، ولكنه يمجد أيضاً المجرم. من هنا الواقعة التي حملت المصلحين للنظام الجزائي، سريعاً، على المطالبة بإلغاء هذه الأوراق الطيارة (60). ومن هنا الواقعة التي سادت عند الناس وهي الاهتام الحاد جداً. بما كان يلعب قليلاً دور المأثرة (الملحمة) الصغيرة واليومية للأمور اللاشرعية. من هنا الواقعة التي مفادها أن هذه الأوراق الطيارة قد فقدت أهميتها وعبرت الوظيفة السياسية للاشرعية الشعبية.

قد زالت هذه الأوراق الطيارة بمقدار ما نمت نوعية أخرى مختلفة تماماً من أدب الجريمة: أدب محجد فيه الجريمة، ولكن باعتبارها أحد الفنون الجميلة، ولأنها لا يمكن أن تكون إلا من صنع الطبائع الاستثنائية، ولأنها تظهر وحشية الأقوياء والأشداء، ولأنَّ الإثم هو نوع من الوجود المميز: من الرواية السوداء إلى دي كوينسي (\*) De Quincy أو من قصر أوترانت chateau الم يودلير Baudlaire هذاك إعادة كتابة كاملة جمالية للجريمة، التي هي من

<sup>(\*)</sup> Thomas De Quincy، كاتب إنكليزي (1785-1859) عرف بمسلكه البوهيمي، وإدمانه للمخدرات. من كتبه (اعترافات انكليزي مدمن). تأثر به پودلير وفي كتابه (جنان صناعية).

اختصاص الشؤون الجنائية بأشكال مقبولة، وفي هذا، ظاهرياً، اكتشافٌ للجمال وللعظمة في الجريمة. الواقع أنه التأكيد بأن العظمة لها أيضاً الحق بـأن ترتكب الجـريمة، حتى أنها تكـاد تعدم الامتياز الحصري لأولئك الذين هم حقاً عظهاء. فالجرائم الجميلة ليست من شأن الأصاغر الذين يمارسون اللاشرعية. أما الأدب البوليسي، انطلاقاً من غابوريو (٠) Gaboriau ، فإنه تابع لهذا التحول الأول: بحيله، ورهافاته، إذ غدا المجرم الذي تصوره غـابوريـو يتمتع بـرهافـات وحدة ذكاء، وقدرة على ابتكار الخدع، تجعله فوق الشبهات. فإن الصراع بين فكرين ذكيين خالصين ـ فكر القاتل، وفكر رجل المباحث يكوّن الشكل الأساسي في المواجهـة. وبذلـك غدونـا بعيدين كل البعد عن تلك القصص التي كانت تفصل حياة ومساوى، المجرم، والتي تجعله يعترف من ذاته بجرائمه، والتي تحكى بدقة العذاب المعانى: لقد تمَّ الانتقال من عرض الوقائع أو من الاعتراف إلى العملية البطيئة، عملية الاكتشاف؛ من لحظة التعذيب إلى مرحلة الاستقصاء؛ من المواجهة الجسدية مع السلطة إلى الصراع الفكري بين المجرم والمحقق. ليست الـورقات الـطيارة فقط هي التي زالت عندما ولد الأدب البوليسي، لقد زال مجد المجرم الريفي البسيط، ومعه زال التمجيد البطولي المظلم المرافق للتعذيب. وأصبح رجل الشارع أبسط من أن يشكل الداعية للحقائق المرهفة. في هذا النوع الجديد لم يعد هناك أبطال شعبيون ولا أحكام إعدام كبرى؛ في هذا النوع هناك خبث، إنما حبث ذكى؛ وإذا كان المجرم يُعاقب، فليس له أن يتألم. لقد نقل الأدب البوليسي إلى طبقة أخرى اجتماعية هذا الألق الـذي كان المجرم يحاط بـه في الماضي. أما الصحف فتناولت في أحداثها مختلف الوقائع اليـومية، وسرداً غـير تمجيدي للجـرائم وعقوبـاتها. ويتم التوزيع هكذا: على الشعب أن يتعرى من كبريائه القديمة وتفاخره بجرائمه؛ وأما الاغتيالات الكبرى فقد غدت اللعبة الصامتة للعقلاء.

## هوامش ومراجع الفصل الثاني

- (1) اسم الكتاب بالفرنسية J.A. Soulatges، بحث في I ،1762 Traité des crimes. ص 171-169.
  - (2) يراجع مقال:
- P. Petrovitch, in Crime et criminalité en France XVII<sup>e</sup>-XVIII<sup>e</sup> siècles, 1971, p.226 et suiv.
- P. Dautricourt, La criminalité et la répression au Parlement de Flandre, 1721-1790, (1912). (3)
- (4) هذا ما أشار اليه شوازل (Choisuil) بمناسبة التصريح الصادر في 3 آب 1764 حول المشردين (Mémoire espositif. B.N. ms. 8129 fol. 128-129).
- Encyclopédie, article «Supplice». (5)
  - (6) التعبير يعود الى أوليّف (Olyffe). (Olyffe) التعبير يعود الى أوليّف
- (7) حتى القرن الثامن عشر، جوت مناقشات طويلة لمعرفة ما إذا كان من المباح للقاضي أثناء الاستجوابات التضليلية أن يستخدم الوعود الكاذبة، والأكاذبيب، والكليات ذات المعنى المزدوج. علم كامل حول سوء النية القضائية.

 <sup>( \*)</sup> Emil Gabvriau (1873-1832) رواثي فرنسي استوحى أدبه البوليسي من فن إدغار ألان بو في عصره ولكنه تخصص في إعادة كتابة الجرائم المعروضة أمام القضاء.

- (8) ب. ايسرولت (P. Ayrault)، III, 1, 1576, l'Ordre, formalité et instruction judiciaise. (P. Ayrault). الفيصل (LXXII)
  - . 660.p ،1 ،1771 Traité de la justice criminelle بحث (D. Jouse) د. جوس (9)
- (10) ب. ي موريات دي فوغلان (P.F. Muyart de Vouglans): 1757. موريات دي فوغلان (347-345). ص. 347-345
- ر11) بولَنْ دي بارك، (Principes du droit français selon les coutumes de bretagne (Poullain du Parc) بولَنْ دي بارك، (11) Histoire de la procédure ، (A.Esmein) بعلد 113-112. يسراجسع أ. ايسمن (XI بعلد XI)، (XI) Traité de la ، (K.J.Mittermaier) بيرمسير (1848 من 1845 من 1848 من 19-19.
- essai sur l'usage et les inconvénients de la ، G. Seigneux de Cerrevon ج سينيو دي كوريفون (12) ج سينيو دي كوريفون 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ، 1768 ،
- Ber- في مجموعات الأدلة القضائية، يبدو الاعتراف حوالى القرنين 13 و 14. ولا نجده عند برنار دي پاڤي Au! legitime convic- عييزة crater يأ . Hostiemis ولكن عند هوستياميس Hostiemis إن عبارة كراتر rad de Pavie ولكن عند هوستياميس tus aut sponte Confessus ، في الحق الوسيطي، لم يكن الاعتراف قائماً الا إذا ادلى به راشد وأمام الخصم (La Hiérarchie des preuves dans le droit savant du Moyen Age, 1939 , J.Ph. Leiry ربراجع
  - Si la torture est un moyen à vérifier les crimes : Nicolas يكولا (14)
- cl. Ferrière يراجع فرَيِّيرُ cl. Ferrière، قاموس الإجسراء ،1740 ، Dictionnaire de pratique Cl. علم الإجسراء ،1740 ، ما 612 .
- (16) سنة 1729. أمر أغيسوا Aguesseau بإجراء تحقيق حول الوسائل وحول قواعد التنكيل المطبقة في فرنسا؛ وقد لخصها جولى دى فلورى Fonds Joly de Fleury، B.N. Joly de Fleury، عبلد 228-328.
- (17) أول درجة من درجات التعذيب هي مشاهدة هذه الأدوات. وكان يكتفى بهذه المرحلة بالنسبة إلى الأطفال وإلى الشيوخ الذين تجاوزوا السبعين سنة.
- (18) ج، دو روسود دي لاكومب Traité des matieres Criminelles, du Roussaud de la Combe ج، دو روسود دي الاكومب
  - (19) س. ب ماردی S.P. Hardy، S.P. Hardy، Mes loisirs (S.P. Hardy)
    - (20) س. ب. هاردی.
- Memoires de la .P.Parfouru يراجع ب. بارفورو F.F. 124 Nantes يراجع ب. بارفورو (21) .t.XXV ،1896 ،sociéte archéologique d'Ille-et-Vilaine
  - P. Dautricourt, op. cit., p.269-270 : مذكور في
- (23) س. ب. هــاردي Mes loisirs ،S.P. Hardy، مجــلد IV، ص 13؛ مجــلد V، ص 42، مجــلد من 14، محــلد من 14. من 13.
- - .7 ص 7. Traité de la justice criminelle د. جوس (26)
  - . 24 ص 34، مص 1780 ، Les Lois Criminelles en France ب مويار دي فوغلان ، 1780 ، مص 34.
    - (28) م.ن.

- Documents pour servir à l'histoire de la torture judiciaire en : A. Corre مـذكــور في آ. كــورُ (29)

  Bretagne [الفرنسية]، 1896 ص 7.
- راك، (30) أ. بسورنسو Observations et masximes sur les matières criminelles ، A.Bruneau ع. 259
  - . 219 م م 1572 ، Pratique judiciaire ès causes civiles ، J. de Damhoudère م . ح . دى دامهودر
- (32) 6 La Grazette des tribunaus 6 قـوز 1837 ذكرت لصحيفة غلوسستر Journal de Gloucester السلوك والموجع والمقرف، الذي سلكه منفذ، بعد أن شنق محكوماً أو وأخذ الجشة من كتفيها، وبرمها على ذاتها بعنف وضربها عدة مراتٍ وهو يقول وأيها العجوز المضحك، هل شبعت موتاً هكذا؟، ثم التفت إلى الجمهور وأخذ يخاطبه بكلام غير لائق، وبلهجة ساخرة».
- (33) مشهد ذكره ت. س غوليت J.S. Gueulette، عند التنفيذ بحق ضابط بشرطة مونتيني Montigny سنة . 1737 مراجع ر. آنشل R.Anchel، R.Anchel، 1933 ، 1737 مند التنفيذ بحق ضابط بشرطة مونتيني 69-69، ص
  - . 25 ص 25، ص 1890 ، Les Exécutions capitales à Avignon ، L. Duhamel يراجع ل. دوهاميل
  - (35) في بورغونيه Bourgogne، مثلًا يراجع شاسانيه Chassanée مجلس بورغندي Consuetudo، ورقة 55.
- (36) ف. سربيون R. Serpillon ، بلاكستون المحكوم بالشنق حتى حصول الوفاة، ينجبو من الموت بفعل جهالة المنفذ نجاة ومن الواضح أنّ المجرم المحكوم بالشنق حتى حصول الوفاة، ينجبو من الموت بفعل جهالة المنفذ نجاة تخلصه من أية أيد أخرى en quelqu'autres mains ، أما والشريف، فهو مجبر على تكرار التنفيذ مجدداً، لأنّ الحكم لم يتم تنفيذه، وأنه إذا تم الاستسلام لمثل هذه الشفقة الكاذبة، فإنّ الباب يفتح أمام عبدد لا يحصى من التواطؤات. (Commentaire sur le code criminel d'Angletere)، ترجمة فرنسية 1776، ص
- (37) ش. لوازو، Ch. Loyseau. خمسة كتب حـول قانـون الواجبـات droit des offices. طُبع سنـة 1613. ص 81-80.
- (38) يراجع. س.ب. هاردي S.P. Hardy، 30 كانون الثاني 1769 ص 125 من المجلد المطبوع؛ 14 كانون الأول 1779؛ 17 ، ص 229 ذكـر ر. آنشــل Antoine Boulletex الذي كان عند قاعدة المشنقة عندما وصل ص 162-163، قصة انطوان بوليتكس بوليتكس الملك المالي كان عند قاعدة المشنقة عندما وصل فارس يحمل الرقيم الشهير. وعالا الصراخ «يعيش الملك»؛ واقتيد بوليتكس إلى الحانة، في حين كان الكاتب يجمع له الترعات في قبعته.
- (39) بسرانتسوم Mèmoires. La vie des hommes illustres ، Brantôme ، طبعتة سننة 1722 ، مجملد الله . من 191-192 .
- (40) ك. ي. دي باستورت (C.E. de Pastoret)، حول عقوبة قتلة الملوك، في القوانين الجزائيـة C.E. de Pastoret)، ص. 13، ص. 16.
- (41) آ برونو Observations et maximes sur les affaires criminelles A. Bruno، مقدمة غير مرقصة الصفحات من القسم الأول.
  - (42) س. ب. هاردي S.P. Hardy ، مجلد مطبوع، ص 328.
- Crimes et châtiments au XVII, ، A. Anchel ذكره ر. آنشل T.S. Gueulette ، غوليت ، T.S. Gueulette ، خره ر. آنشل siècle ، م. 71-70
- (44) في أول مرة استعملت فيها المقصلة، ذكرت Chronique de Paris، أنَّ الشعب اشتكى من أنه لم يشاهد شيئاً وأخذ يغني: «اعطونا مشانقنا.». يسراجع ج. لسورنس J. Laurence شيئاً وأخذ يغني: «1432، من 71 وما يليها.
  - T.S. Gueulette (45)، ذكره ر. آنشل ص 63، جرى المشهدسنة 1737.

- ماركيز دارجانسون VI . Journal et Mémoires , Marquis d'Argension مراكيز دارجانسون (46) عبلا المنطقة ال
- H. Fielding, An inquiry, in the Causes of the late Encrease of Robbers, 751, p.61. (47)
- Boucher .A. Boucher d'Argis, observations sur les lois criminelles, 1781, p.128-129. (48) كان مستشاراً في سجن châtelet (محكمة وسجن ويحملان هذا الاسم: المترجم).
- H. Fielding, loi. cit., p.41. (49)
- C. Dupaty, Mémoire pour trois hommes condanmnés la roue, 1786, p.247. (50)
- S.P. Hardy, Mes loisirs, 14 Janvier 1781, t.IV, p.394. (51)
  - (52) حول النقمة التي أثارتها هذه الأنماط من الإدانات يراجع:
- Hardy, Mes loisirs, t.I., p.319; t.III, p.227-228; t.IV, p.180.

(53) أورده:

- R. Ancher, Crimes of châtiments au XVIIIe Siècles, 1937, p.226.
- (54) المركبز دراجنسون Marquis d'Argenson، يوميات ومذكرات Journal et Mémoires ، مجلد VI محلد 241.
- (55) يذكر هاردي Hardy عدة حالات: منها هذه السرقة المهمة في المنزل بالذات الذي أقام به الضابط الجنائي لكي يشاهد التنفيذ. Mes loisirs ، مجلد IV ، ص 56.
  - (56) يراجع د. ريشت La France moderne ، D. Richet ، ص 1974 ، La
- ل. دوهاميال Les Exécutions capitales à Avignon au XVIIF siècle ، L. Duhamel ل. دوهاميال (57) من 5-6. إن مشاهد من هذا النوع قد وقعت أيضاً في القرن التاسع عشر؛ يذكر ج. لورنس J. دونس دونال التاسع عشر؛ يذكر ج. لورنس Laurence منها في Laurence منها في Laurence منها في Laurence
  - (58) س. ب. هاردي Mes loisirs , S.P. Hardy ، مجلد 111 أيار 1775، ص 67.
  - . 257 ص 1896 ، Documents de criminologie rétrospective ، Cotte کوڑي
    - (60) مذكور في ل. دوهاميل L. Duhamel، ص 32.
- Brigandage et contrebande , M.Juillard ، ذُكِرَ في م جويار Puy-de-Dôme ، دُكِرَ في م جويار (61) عفوظات بوي ـ دي دوم 1937 ، en haute Anvergne au XVIIIe siècle
  - (62) شكوى ج. د. لانغلاد J.D. Langlade، المعدوم في افينيون Avignon في 12 أبريل/ نيسان 1768.
- (63) تلك كانت حالة تانغي Tanguy المعدوم في بريطانيا حوالي 1740، والصحيح أنه بدأ قبل أن يصدر الحكم عليه، بتلاوة فعل التوبة والتكفير الذي أمر به معرَّفه. صراع بين العدالة المدنية، والتكفير الديني؟ يىراجع بين العدالة المدنية، Documents de criminologie rétrospéctive ، A.Corre بهسذا السُسْان أ. كوري

- ويرجع كوري Corre الى تريفيدي Trevedy الى تريفيدي Corre إلى تريفيدي tombe tanguv
- (64) أولئك الذين يسميهم ماندرو R. Mandrow الكبيرين: كارتوش Cartouche وماندرين (64) ، De la culture populaire anx XVIIf et XVIIIf siècles) Guilleri اللذين ينضاف إليها غيليري Jack Sheppard، وجاك شابارد Jonathan Wild ، وكلود ودونال Claude Duval يلعبون دوراً مشاماً نوعاً ما.
  - (65) إن طباعة وانتشار الحكايات، والأوراق الطيارة. . . إلخ . . . كان من حيث المبدأ خاضعاً لرقابة صارمة.
- (66) نجد هذا العنوان أيضاً في المكتبة الزرقاء (Bibliothèque bleue) في نورمانديا (Normandie) كما في مكتبة ترواس (Troyes). يراجع La bibliothèque bleue Normandie ، R. Helot ، يراجع
- (67) يراجع مثلاً لاكريتال Lacretelle: «من أجل سدّ هذا الاحتياج إلى الانفعالات القوية التي تعمل في داخلنا، ومن أجل تعميق الانفعال تمثل عظيم، كان يجري نشر هذه الحكايات المرعبة، وقد استولى الشعراء الشعبيون عليها، فأذاعوا شهرتها في كل مكان. هذه العائلة سمعت ذات يوم عند باب بيتها أغنية جريمة أبنائها وعذابهم، (1784, Discours sur les peines infamantes).



## الفصل الأول

## العقاب مُعمَّماً

«فلتكن العقوبات معتدلة ومتناسبة مع الجرائم، وألَّا يُحكم بعقوبة الموت إلَّا على المجرمين القتلة، وأن يلغى التعذيب الذي ينافي الإنسانية»(1). فالاحتجاجات ضد التعذيب، نجدها في كل مكان خلال النصف الثاني من القرن الثامن عشر: عند الفلاسفة والمنظِّرين الحقوقيِّن؛ وعند فقهاء القانون، ورجال القانون، وعند البرلمانيين؛ ضمن دفاتر الظلامات ولدى المشرعين في المجالس التشريعية. فيجب أنْ يكون العقاب مختلفاً؛ وإلغاء هذه المواجهة الجسدية من العاهل والمحكوم؛ وفكُّ هذا التواجه جسماً لجسم، الـواقع بـين انتقام الأمـير وبين الغضب المكبـوت في نفوس الشعب، بواسطة المعذّب والجلاد. سرعان ما أصبح التعذيب لا يحتمل. فيكون التعذيب باعثاً للثورة. إذا نظرنا من جهة الحكم، حيث ينم عن الجور، وعن التجاوز، وعن التعطش إلى الأخذ بالشار، وعن (التلذَّذ القاسي بالمعاقبة)(2). ويكون مُحزياً، عندما ننظر من ناحية الضحية، التي تُدفع إلى اليئاس، والتي يرادفها أنْ تبارك والسماء وحكامها الذين بـدوا متخلين عنها،(٥). ويكون التعذيب خَطِراً في جميع الأحوال، بفعل المساندة التي يجـدها فيـه، كل من عنف الملك، وعنف الشعب. كما لو أنَّ السلطة العليا، لم ترَّ، في هـذه المنافسة في الفظاعـة، تحديـاً تطلقـه بذاتها، ويمكن أن يواجَه يوماً ما، بتحد مقابل: فالشعب بعد التعوّد على «رؤية سيلان الدم» يتعلم بسرعة ، «أنه لا يستطيع الانتقام إلا بالـدم»(4). في هذه الاحتفالات التي كانت موضوع الكثير من التوظيفات المتخاصمة، نجد التشابك بين عدم اتزان العدالة المسلحة وغضب الشعب المهـدُّد. إنَّ هذه العلاقة، وجد فيها جوزف دي ميستر Joseph de Maistre إحدى الأواليات الأساسية في الحكم المطلق: بين الأمير والشعب، يشكل الجلادُ المُفْصَلَ؛ والموت الذي يحمله الجلاد يشبه موت الفلاحين المستعبدين المذين بنوا مدينة سان بطرسبرج(°)، فوق المستنقعات

 <sup>(\*)</sup> لينينغراد حالياً، في روسيا، وقد بناها بطرس الأكبر بكثير من الضحايا البشرية. (م).

وفوق الطواعين (\*): إنه مبدأ الشمولية؛ من إرادة المستبد الفريدة، جعل [الموت] قانوناً للجميع، وكل جسم من هذه الأجسام المحطمة، هو حَجَر في بنيان الدولة؛ ماذا يهم إن أصاب الموت الأبرياء! لقد انتقد مصلحو القرن الثامن عشر على العكس، في هذا العنف المغامر والطقوسي الإسراف، والتجاوز من جانب الطرفين، فيها خصَّ المهارسة الشرعية للسلطة: فالاستبداد، برأيهم، يولِّد التمرد. واحدهما يستدعي الأخر. خطر مزدوج. وعلى العدالة الجرمية في النهاية، بدلًا من أنْ تنتقم، أن تعاقِب.

هذه الحاجة إلى المعاقبة بدون تعذيب ظهرت في بادىء الأمر كصرخة قلب أو كصرخة الطبيعة الحانقة: في أشقى المجرمين، هناك شيء، على الأقل يجب احترامه عند العقاب: هو «إنسانيته». وسيأي يوم، في القرن التاسع عشر، يصبح فيه هذا «الإنسان» المكتشف في المجرم، هدف التدخل الجزائي، والموضوع الذي تهدف هذه العدالة إلى إصلاحه وتحويله، مجالاً لسلسلة كاملة من العلوم ومن المهارسات الغريبة ـ «الإصلاحية»، و «الجنائية». ولكن في هذه الحقبة من عصر الأنوار، لم يكن تعريف الإنسان لبربرية التعذيب، يؤخذ كموضوع معرفة وضعية. بل كان يؤخذ كحد حقوقي أقصى: حد مشروع لسلطة العقاب. ولم يكن الطرح يتناول معرفة ما يجب على سلطة العقاب أن تبلغه من الإنسان إن أرادت تغيره، بل معرفة ما يجب تركه سليماً فيه حتى تكون على مستوى احترامه Noli me tangere، فسلطة العقاب تحدد نقطة التوقف أمام انتقام العاهل. وفالإنسان» الذي دافع عنه المصلحون في وجه استبدادية المشنقة، هو أيضاً الإنسان المعاهل. دفالإنسان» الذي دافع عنه المصلحون في وجه استبدادية المشنقة، هو أيضاً الإنسان القياس: لكن ليس هو قياس الأشياء بل قياس السلطة.

المسألة، إذاً هي: كيف كان هذا الإنسان \_ الحدّ موضوعاً وهدفاً لمارسة العقوبات التقليدية. وبايَّة كيفية أصبح المبرّ الأخلاقي الأكبر لحركة الإصلاح؟ ولماذا هذا الكره الإجماعي للتعذيب، ولماذا مثل هذا الإلحاح الغنائي على «عقوبات تكون إنسانية»؟ أو وهو ما يعني الشيء ذاته، كيف يتمفصل أحدهما مع الآخر، ضمن استراتيجية واحدة، هذان العنصران الحاضران في كل مكان، عند المطالبة بعقوبة ملطفة: «الاعتدال (= القياس) و «الإنسانية»؟ عنصران ضروريان جداً ومع ذلك غير موثوقين جداً إلى درجة أنها معاً، وبآن واحد غامضان، وأيضاً مشتركان في ذات العلاقة المشبوهة، التي ما تزال حتى الآن قائمة، حيث يُطرح مجدداً، ودائماً موضوع اقتصاد للعقوبات. وكل شيء يجري كها لو أن القرن الثامن عشر قد فتح أزمة هذا الاقتصاد والم القرن الثامن عشر قد فتح أزمة هذا الاقتصاد وبالإنسانية اقترح لحل هذه الأزمة القانون الأساسي القاضي بأن على العقوبة أن تتسم «بالإنسانية» وكمقياس»، دون أنْ يُعْطى معنى نهائي لهذا المبدأ الذي يعتبر حاسماً لا يمكن الالتفاف عليه. وإذا تتوجب رواية ولادة هذا «اللطف» الغامض ومن ثم تاريخُه الأول.

\* \* \*

<sup>(\*)</sup> أوبئة الطاعون (م).

<sup>(</sup> ١٠٠٠) اقتصاد هنا ليس بالمعنى الاصطلاحي ولكن بمعنى نظام أو تنظيم (م).

يقدّم التمجيد إلى المصلحين الكبار \_ إلى بيكاريا (Beccaria)، وسرقان (Servan) ودوباتي المعلوب (Pastoret) و إلى دوبور (Duport)، وباستورت (Pastoret)، وتارغت (Duport)، وبسرغاس (Bergasse)، وإلى محسرري «الدفات (Cahiers)» وإلى المؤسسين (Target)، وبسرغاء الجمعية التأسيسية) لأنهم فرضوا هذا اللطف على جهاز قضائي وعلى منظرين «كلاسيكين»، الذين، فيها بعد في أواخر القرن الثامن عشر رفضوا هذا اللطف، وبشدة متزايدة<sup>(6)</sup>.

ومع ذلك يجب وضع هذا الإصلاح ضمن عملية استخرجها المؤرخون حديثاً من دراسة المحفوظات القضائية: إنَّ تراخي العقوبات خلال القـرن الثامن عشر، أو بشكـل أكثر دقـةً، إنَّ الحركة المزدوجة التي بفضلها \_ خلال هذه الحقبة \_ بـدت العقوبـات وكأنها تخسر من عنفهـا، في حين أخذت، العقوبات بالمقابل تفقد قسماً من زخمها، إنما لقاء تـدخلات متكـاثرة. منـذ نهاية القرن السابع عشر، فعلًا، لوحظَ تدني ضخم في عـدد الجرائم الـدمويـة، وبوجـه عام، تـدنت الاعتداءات الجسدية؛ وأخذت المخالفاتُ ضد المُلكية العوض عن الجراثم العنيفة؛ السرقة والاختـلاس بدلًا من جـراثم القتل والجـرح والضرب. وبدلًا من الانحـراف المنتشر، والاتفاقي العرضي، إنما المتكاثر في الطبقات الأكثر فقراً، قام انحراف محدود و «حذق»؛ كـان المجرمـون في القرن السابع عشر رجالًا منهوكين، جائعين، يعيشون لساعتهم سريعي الغضب، وكانوا مجـرمي صيف؛ أما مجرمو القرن الثامن عشر فكانوا «شطاراً، ذوي حيلة، دهاة يحسبون»، إنها إجرامية «الهامشيين»<sup>(6)</sup>؛ وأخيراً لقد تغيّر التنظيم الـداخلي لـلانحراف: لقـد أخذت تتفكـك العصابـات الكبرى: وهي عصابات الصعاليك (نهابون يؤلفون وحدات صغيرة مسلحة، مجموعات من المهربين، كانوا يطلقون النار على حراس ومزرعة الملك، جنود مقصولون، أو هاربون يتسكعون معاً)؛ فهي قد لوحقت بصورة أفضل، بدون شبك، مما اضطرها إلى أنْ تُصّغِرَ حجمها، لكي يسهل تخفيها \_ وقلها زاد عددها عن حفنة من الرجال، غالباً \_ واكتفت بعمليات أكثر سرعة وخفاء، مع انتشار قليل لقواها وتعـرض أقل للقتـل: «لقد تـركت التصفية الجسـدية أو التفتت المؤسسي للعصابات الكبرى. . . بعد 1755، الحقل حراً أمام جنوحية ضد المُلكية بدت، بعد ذلك إفرادية أو أصبحت من صنع مجموعات صغيرة جداً مؤلفة من نشّالين أو من لصوص: وكانت أعدادها لا تتجاوز أربعة أشخاص، (7). وأدَّت حركة عامة إلى نقل اللاشرعية من مهاجمة الأشخاص إلى اختلاس الأموال بصورة مباشرة أو غير مباشرة؛ وإلى التحوّل من «جنائية جماعية» إلى (جنائية الأطراف والهوامش، تخصص بها في قسم منها محترفون. كـل شيءٍ كان يجـري كما لـو كان هناك انخفاض متدرّج في المستوى ـ وانخفاض في التوتيرات التي تتحكم في العلاقات الإنسانية ، . . . ورقابة أفضل على النزوات العنيفة (8) \_ وكم الو أنَّ الممارسات اللاشرعيَّة قد خففت من قبضتها على الجسد وتوجهت إلى أهداف أخرى. تلطيفٌ في الجرائم قبل تلطيف القوانين. ولكن هذا التحول لم يكن يُفصلُ عن عدة عمليات تدعمه؛ وبالدرجة الأولى، كما ذكر ذلك ب. شونو، لم يكن يفصل عن تغير في لعبة الضغوط الاقتصادية، وعن ارتفاع عام في مستوى المعيشة، وعن تزايد قوى في السكان، وعن تكاثر الـثروات والملكيات وعن «الحاجة إلى الأمن الذي هو من نتائج ذلك كله، (9). ويلاحظ، فضلًا عن ذلك، وطوال القرن الشامن عشر،

وجود نوع من التشديد في العـدالة، حـول عدة نقـاط، أدّت إلى ارتفاع القسـوة: في انكلترا من أصل 223 جريمة قتل جرى تحديدها، في مـطلع القرن التـاسع عشر، كــان هناك 156 جــريمة تـمّ تحديدها خلال المئة سنة الأخيرة(١٥٠)؛ في فرنسا جُدَّد التشريع حول التشرَّد ورفعت خطورته عـدة مرات منذ القرن السابع عشر؛ واتجهت ممارسة أكثر تشدّداً وأكثر دقةً للعدالة إلى أن تحاسب على الانحرافات الصغرى التي كانت في الماضي متروكة بسهولة أكبر: فأصبحت العدالة في القرن الثامن عشر أبطأ، وأكثر ثقلًا، وأشدّ قسوة تجاه السرقة، التي زاد عددها النسبي، فاتخذت بعدها العدالة تجاهها تدابير بورجوازية هي عدالة طبقة»(١١)؛ وفي فـرنسا بشكـل خاص، وفي بـاريس خصوصاً أدى تنامي الجهاز البوليسي لمنع نمو جريمة منظمة، وبصورة مكشوفة، إلى حصرها ضمن أشكـال أكثر سريـةً. يضاف إلى مجمـل الاحترازات هـذا، الاعتقادُ، الشـائع نـوعاً مـا، بوجـود نصاعد لا يتوقف وخطير في الجرائم. في حين يـلاحظ المؤرخون اليـوم تقلُّص عدد العصـابات الكبرى من المخربين، بينها يراها لوتروسن، تنهال كأسراب الجراد على كل الريف الفرنسي: «إنها حشرات شرهة، تفترس يومياً أسباب معيشة الـزُرّاع. إنها، بالقـول المباشر، جيـوش عدّوة منتشرة فوق سطح الأرض الوطنية، تعيش فيها على هواها كــها لو كــانت في بلد مهزوم عسكــرياً تفرض عليه الأتاوات الحقيقية تحت عنوان الصدقة»: إنها تكلف الفلاحين الأكثر فقرأ أكثر مما تكلفهم ضريبة الجسم (٥): الثلث على الأقل حيث يكون التكليف هـ والأعلى (١١). ويـدّعي معظم المراقبين أنَّ الانحراف يزداد، هذا ما يؤكده، حتماً أولئك الذين هم أنصار مزيد من الشدة؛ وهذا ما يؤكده أيضاً أولئك الذين يعتقدون أنَّ عدالـةً أكثر اتـزاناً في عنفهـا سوف تكـون أكثر فعالية، وأقل استعداداً للتراجع التلقائي أمام نتائجها الخاصة(١٦)؛ وهذا ما يؤكده القضاة الذين يدعون أن عدد الدعاوى يفوق طاقتهم: «إنَّ فقر الشعوب المدقع وفساد الآداب قـد ضاعفًا الجرائم والمجرمين» (14)؛ وتدل على ذلك في جميع الأحوال المهارسة العملية لـ دى المحاكم. «بالتأكيد إنه العصر الثوري والأمراطوري هو ما بشرت به السنوات الأخرة من «نظام الحكم القديم» [نظام العهد الملكي في فرنسا]، مما يلفت النظر، في قضايا 1782-1789، تصاعد المخـاطر؛ والقسـوة تجاه الفقـراء، والرفض المتعمّـد للشهادة، وتصـاعد متبـادل في الحـذر، وفي الأحقاد والمخاوف» (15).

الواقع أنَّ تحول الإجرام الدموي إلى إجرام احتيالي هو جزء من أوالية معقدة يدخل فيها نمو الإنتاج، مع تزايد الثروات، مع تقييم قضائي وأخلاقي أكثر كثافة لعلاقات الملكية، مع أساليب رقابية أكثر دقة، ومع تقسيم رقابي عسكري للسكان أكثر دقة وضيقاً، مع تقنيات أقوى للمتابعة، وإلقاء القبض، وللاستعلام: وتزامن تحول المهارسات غير الشرعية مع توسّع الإجراءات العقابية ورهافتها.

فهل حدث تحول عام في المواقف، (تغير ينتمي إلى مجال الفكر وإلى مجال اللاوعي»(16)؟ ربما،

 <sup>(\*)</sup> ضريبة على الشخص أو الرأس كانت تفرض على أبناء الشعب، من غير طبقة النبلاء أو رجال الدين، في عهد الملكية (م).

إنما من المؤكد أكثر، ومن الماثل أكثر، فقد بُذِلَ جُهدُ من أجل تصحيح أواليات الحكم التي تحيط بوجود الأفراد؛ كما حصل تكيف وتلطيف للأجهزة التي تأخذ على عاتقها والتي تتولى رقابة سلوكهم اليومي، وهويتهم ونشاطهم وحركاتهم غير ذات الأهمية ظاهراً؛ وتمت هناك سياسة أخرى بمناسبة تعدّدية الأقسام والقوى التي تشكل السكان. والشيء الذي ارتسم، هو، من غير شك أقلُّ من احترام جديد لإنسانية المحكومين - فالتعذيب ظل متواتراً حتى بالنسبة إلى الجرائم الطفيفة - بقدر ما هو اتجاه نحو عدالة أقل تقيداً وأكثر ذكاءً، ونحو تقسيم وإحاطة جزائيين أكثر شدة، بالجسم الاجتماعي. ووفقاً لعملية دائرية ارتفعت عتبة الانتقال إلى الجرائم العنيفة، وازداد اللاتسامح تجاه الجرائم الاقتصادية، وأصبحت الرقابات أكثر ثقلاً، وأصبحت التدخلات الجزائية وبآن واحد، أكثر تبكيراً وأكثر عداً.

فإذا قورنت هذه العملية بالخطاب الانتقادي للمصلحين، يمكن أنْ نلاحظ تطابقاً استراتيجياً ملحوظاً. فالشيء الذي هاجموه فعلًا في العدالة التقليدية، قبل وضع مبدأ عقاب جديد، إنما هـو قبل كل شيء الإسراف في القصاص؛ ولكنه أيضاً إسراف مرتبط بـالتفاوت(٥) أكثر بما هـو مرتبط بتجاوز في سلطة العقاب. في سنة 1772 وفي الرابع والعشرين من آذار فتح تورث، في الجمعية التأسيسية [الفرنسية] المناقشة حول التنظيم الجديد للسلطة القضائية؛ كسلطة بدت له «مشـوهة» في فرنسا من ثـلاثة أوجـه. من خلال التملك الخـاص:.فمناصب الحكـام كانت تبـاع؛ وكانت تنتقل بالوراثة، ولها قيمة تجارية، والعدالة التي يُقْضي بها كانت من جـراء هذا مكلفـة جداً. ثم من خلال التداخل بين نمطين من السلطة: النمط الذي يقر العدالة ويصيغ الحكم بتطبيق القانون، والنمط الذي يضع القانون بالذات؛ وأخيراً من خلال وجود سلسلة كاملة من الامتيازات التي تجعل ممارسة العدالة غير سليمة: هنـاك محاكم، وأصـول إجرائيـة، ومدافعـون، وحتى جرائم هي «امتيازية»، تقع خارج الجنايات(١٦). وليس في هذا إلا واحد من التشكيلات التي لا عدُّ لها من الانتقادات التي مضى عليها نصف قرن على الأقل، والتي تفضح هذا التشويــه في مبدأ العدالة غير المنتظمة، وكمانت العدالـة الجزائيـة غير منتـظمة بـالدرجـة الأولى من جراء تعدَّدية المقامات المكلفة بتأمينها، دون أنْ تشكل أبـدأ هرمـاً وحيداً ومتــاسكاً(١١٤). حتى لــو تركنــا جانباً، المحاكم الدينية، فيجب حسبان الانقطاعات، والتشابكات، والتنازعات بين مختلف العدالات: عدالات الأسياد التي كانت يومئذ مهمة من أجل قمع المخالفات الصغيرة؛ وعدالات الملك الكثيرة جداً وغير المنسقة (المحاكم العليا كانت على خلاف دائم مع محاكم الإقطاعيين وخاصة مع محاكم المشرفين الملكيين التي كانت قد أنشئت حديثاً كمحاكم وسيطة)؛ والعدالات التي، بحكم القانون أو بحكم الواقع، كانت تؤمنها مقامات (محاكم) إدارية (مثل وكلاء الملك (الولاة)، أو بوليسية (مثـل قواد وضبـاط الشرطة)؛ إلى هـذا كله يضاف أيضـاً حق الملك أو ممثليه في اتخاذ قرارات بالحبس أو بالإبعاد، بدون أية إجراءات قانونية. هذه المقامات المتعددة؛ بتكدسها بالذات، جمدت بعضها بعضاً، وأصبحت غير قادرة على تغطية الجسم

المقصود بالتفاوت الطبقي أو الاجتهاعي، بحيث يختلف التعذيب بحسب موقع الشخص الاجتهاعي (م).

الاجتهاعي بكل امتداده. وجعل تشابُكها هذه العدالة الجزائية ناقصة بشكل غريب. ناقصة بسبب الفروقات في العادات وفي الإجراءات، بالرغم من الأمر الملكي العام الصادر سنة 1670، وناقصة بفعل النزاعات الداخلية حول الصلاحية؛ وناقصة بفعل المصالح الخاصة ـ السياسية أو الاقتصادية ـ التي كان كل مقام يحاول الدفاع عنها؛ ناقصة أخيراً بسبب تدخلات السلطة الملكية التي يمكنها عن طريق العفو الخاص، وعن طريق تخفيف العقوبة أو تبديلها، أو التصدي للدعاوى أمام المجلس أو عن طريق الضغوطات المباشرة على القضاة، أنْ تغير المجرى الطبيعي والصارم للعدالة.

فبدلاً من الضعف أو من الفظاظة، كان انتقاد المصلحين يتناول الاقتصاد السيىء للسلطة مسلطة مفرطة للمحاكم الدنيا التي كانت تستطيع \_ يساعدها جهل وفقر المحكومين \_ إهمال الاستئنافات القضائية، وبالتالي تنفيذ أحكام كيفية بدون رقابة؛ مزيد من السلطة من جهة هيئة اتهام أعطيت لها، وبدون حدود تقريباً وسائل الملاحقة في حين يكون المتهم في مواجهتها أعزل، عا حمل القضاة على أنْ يكونوا مرةً قساة متشددين، ومرةً، متساعين جداً، بنوع من ردة الفعل؛ مزيد من السلطة للقضاة الذين يستطيعون أنْ يكتفوا بأدلة تافهة، ما دامت «قانونية»، والذين كانوا يتمتعون بحرية بالغة في اختيار العقوبة؛ مزيد من السلطة ممنوح «لجاعة الملك»، ليس فقط تجاه المتهمين، بل أيضاً تجاه القضاة؛ مزيد من السلطة أخيراً، يمارسها الملك لأنه يستطيع تعليق مسار العدالة، وتغيير قراراتها، ونزع أيدي القضاة عن الدعاوى، أو عزهم أو إبعادهم، أو إبدالهم بقضاة بموجب انتداب ملكي. وكان شلل العدالة أقلّ ارتباطاً بالضعف منه بتوزيع غير منظم للسلطة، وتمركزها في عدد عدد من النقاط، وبالنزاعات، وبالتفككات الناتجة عنها.

ويحيل هذا التعطيل للسلطة إلى تجاوز مركزي: وهو ما يمكن أن يسمى «التجاوز في السلطة» الملكية التي تماهي بين حق فرض العقوبات وبين الحق الشخصي للعاهل. تماء نظري يجعل من الملك «أصل العدالة» (اعدالة» (اعدالة» (اعدالة» (اعدالة» العملية كانت تظهر بوضوح حتى في ما كان يبدو متعارضاً معه، ويحد من إطلاقتيه. ذلك أنّ الملك، لأسباب تتعلّق بالخزينة العامة، كان يعطي لنفسه الحق في بيع مراكز العدالة التي «تعود إليه»، وأنه كان يجد نفسه أمام قضاة، يتلكون مناصبهم، دون أنْ يكونوا ليس فقط غير مطيعين، بل جهلاء، منتفعين، مشبوهين. وبسبب أنه كان يوجد، باستمرار، مناصب جديدة، فإنه كان يُضاعف من النزاعات على السلطة وعلى الاختصاص. ولأنه كان يمارس سلطة متشددة جداً على «جماعته»، كان يمنحهم سلطة شبه استنسابية؛ كان يتسبب بكثير من المنازعات داخل الجسم القضائي. ولأنه وضع العدالة في موقع تنافسي أمام الكثير من الإجراءات المتسرّعة (محاكم الولاة الملكيين أو ضباط الشرطة) أو أمام تدابير إدارية، فإنه قد شلَّ العدالة النظامية، وجعلها أحياناً غير متسامحة وغير واثقة من نفسها، وأحياناً أخرى متسرّعة وقاسية.

فليست امتيازات العدالة وحدها، وإلى مثل هذا الحد، ولا تحكّمُها، ولا تعاظمُها الموروث، وحقوقُها غير المراقبة، هي المنتقدّة؛ بـل هو الخلط بـين ضعفهـا وتجاوزاتهـا، بـين مبـالغـاتهـا ونقـائصها، وبشكـل خاص مبـدأ هذا الخلط بـالذات، وهـو السلطة الملكية المفـرطة. والهـدف

الحقيقي للإصلاح، وهذا منذ وضع صياغاته الأكثر عمومية، لم يكن، إلى حدٍ كبير، تأسيس حقِ جزائي جديد انطلاقاً من مبادىء أكثر عدالة؛ بل وضع نظام «اقتصاد» جديد لسلطة المُعاقبة، وتأمين توزيع أفضل، ثم العمل على ألا تكون هذه السَّلطة لا كثيرة التمركز، في بعض نقاط مميزة، ولا موزَّعة جداً بين مقامات متضاربة متعارضة؛ وأنْ تكون موزعة ضمن حلقات متجانسة قادرة على العمل في كل مكان، وبشكل مستمر حتى تصل إلى أصغر نقطة في الجسم الاجتهاعي(20). فينبغي أن يُقرأ إصلاح قانـون الجنايـات وكأنـه استراتيجيـة لإعادة تنظيم سلطةً العقاب، وفقاً لأغاط تجعلها أكثر انتظاماً، وأكثر فعالية، وأكثر ثبوتية وأفضل تفصيلًا في مفاعيلها؛ وباختصار أنْ تزيد في المفاعيل وأنْ تخفُّف من كلفتها الاقتصاديــة (أي أن تُفْصَلَ عن نظام المُلكية، وعن عمليات الشراء والبيع، وعن الـرشـوة في مـا خص المنـاصب والقـرارات نفسها)، ومن كلفتها السياسية (وذلك بفصلها عن تعسف السلطة اللَّكية). فإنَّ النظرية الحقوقية الجديدة الخاصة بالعقوبات تغطى في الواقع «اقتصاداً سياسياً» جديداً للسلطة العقابية. وعندها نفهم لماذا هذا «الاصلاح» لم يصدر عن نقطة انطلاق واحدة. فلم يكن المتقاضون الأكثر إنارة، ولا الفلاسفة أعداء الاستبداد، وأصدقاء الإنسانية، ولم تكن المجموعات الاجتماعية المُتعارضة للبرلمانيين هم المذين كانوا في أساس منطق الإصلاح، أو بـالأحرى لم يكـونـوا هم وحمدهم فقط؛ ضمن ذات المشروع الشامل لتوزيع جديـد للسلطة العقابيـة ولتوزيـع جديـدٍ لمفاعيلها، كانت هناك مصالح متنوعة كثيرة تتقاطع. إنَّ الإصلاح لم يهيأ خارج الجهاد القضائي، وضد كل ممثليه؛ لقد أعدُّ، وفي جوهره، من الداخل، من قبل عدد كبير من القضاة، وانطلاقاً من أهداف كانت مشتركة فيها بينهم، ومن نزاعات على السلطة فيها بينهم. لا شك أنَّ المصلحين لم يشكلوا الأكثرية بين القضاة؛ ولكنهم كانوا رجالَ قانونِ رسموا لـ لإصلاح مبادئه العامة: سلطة قضاء لا يتأثر بالمارسة المباشرة للسيادة الأمسرية؛ سلطة قضاء متحرّر من الميـل إلى التشريع؛ ومنفصـل عن علاقـات المُلكية؛ وليس لـه من وظـائف أخـرى غـبر وظيفـة المحاكمة يمارس سلطتها كاملة، وبكلمة مختصرة يجب تحرير سلطة القضاء من الامتيازات المتعددة، المتفككة، والمتناقضة، أحياناً، والتي تمتـع بها السيـادة، وربط هذه السلطة بالنتـائـج الموزعة بشكل متواصل انطلاقاً من السيادة العامة. هذا المبدأ العام يحدد استراتيجياً إجمالية دار ضمنها الكثير من المعارك المتنوعة. معارك الفلاسفة أمثال فولتبر (Voltaire)، ومعارك الصحفيين أمثال بريسو (Brissot)، ومارات (Marat)؛ وكذلك أيضاً معارك قضاة كانت مصالحهم، مع ذلك، كثيرة التنوّع أمثال: لموتروسن (Le Trosne)، . مستشار في «محكمةٍ رئاسة» أورليان، ولاكريتل (Lacretelle)، المحامى العام في السبرلمان؛ وتبارجت (Target)، الذي عبارض مع البرلمانات إصلاح موبيُّيو (Maupeou)؛ وكذلك أيضاً ج.ن. مورو (J.N. Moreau) الذي سانــد السلطة الملكية ضد البرلمانيين؛ وسيرقان (Servan) ودوياتي (Dupaty)، وهم قاضيان إنما متنازعان مع زملائهها، إلخ . . .

وعلى طول القرن الثامن عشر، داخل وخارج الجهاز القضائي، وفي التطبيق الجزائي اليـومي كما في انتقاد المؤسسات، شوهد تشكيل استراتيجيا جديدة لممارسة سلطة العقـاب. ووالإصلاح،

بذاته، كما صِيْغَ في النظريات الحقوقية، أو كما ارتسم في المشاريع، هو استعادة سياسية أو فلسفية لهذه الاستراتيجيا، مع أهداف أولى: جعل معاقبة وقمع المخالفات القانونية وظيفة منتظمة، تشمل المجتمع كله؛ ليس بقصد معاقبة أقل، بل بقصد معاقبة أفضل؛ المعاقبة بقسوة ملطفة، ربما، ولكن معاقبة بشمولية أكبر وعند الضرورة؛ إدماج السلطة العقابية بشكل أعمق في الجسم الاجتماعي.

\* \* \*

إنَّ الظروف والأحوال التي شاهدت ولادة الإصلاح، لم تكن بالتالي ظروف حساسية جديدة، بل ظروف سياسية جديدة تجاه الأعمال غير الشرعية.

يمكن القول، بشكل مختصر، إنه في ظل النظام القديم [ما قبل الثورة] في فرنسا، كان لكل فئة اجتهاعية هامشها الخاص من اللاشرعية المسموح بها. إن عدم تطبيق القاعدة، وعـدم التقيد بالعديد من الأوامر والإرادات الملكية، كانا شرطاً في تسيير العمل السياسي والاقتصادي للمجتمع. وهذه وسمة لم تكن خاصة جداً بالنظام القديم؟ ولا شك. ولكن هـذه اللاشرعيـة كانت يومئذ مترسخة بعمق وكانت ضرورية جداً لحياة كل شريحة اجتماعية، وكان لهما تماسكهما النسبي ونظامها الخاصان. وطوراً ترتدي شكلًا تنظيمياً مطلقاً ـ يجعل منها إعفياء منتظهاً أكثر مما هي لاشرعية: تلك هي الامتيازات الممنوحة للأفراد وللجماعات (الطوائف). فمرة ترتدي شكل عدم تقيد جماعي وعام بحيث إنَّ إرادات ملكية قد تُنشر وتُجدد بدون توقف دون أن تصل إطلاقاً إلى درجة التنفيذ. وطوراً يتعلق الأمر بسقوط بمرور الزمن تدريجي يفسح في المجال أحيــاناً إلى ردات فعل مفاجئة؛ وطوراً يتعلَّق الأمر بموافقة صامتة من قبل السلطة، أو بإهمال، أو، ببساطة، باستحالةٍ فعليةٍ، في فرض القانون وقمع المخالفين. وكـانت الشرائح الأكـثر تضرراً من الشعب، بدون امتيازات من حيث المبدأ: ولكنها كانت تتمتع، ضمن هامش ما يفـرض عليها بموجب القوانين والأعراف، بفسحة تسامح، مكتسبة بالقوة أو بالعناد، وهذه الفسحة كمانت بالنسبة إليها شرطاً ضرورياً في الوجود، بحيث كانت مستعدة في أغلب الأحيان للشورة من أجل الدفاع عنها؛ وكانت المحاولات الجارية بصورة دورية من أجل تقليص فسحة التسامح هذه، وذلك بابتعاث قواعـد قديمـة أو بتجديـد وسائـل القمع، تشير، في جميع الأحـوال الاضطرابـات الشعبية، وكذلك كانت محاولات تقليص بعض الامتيازات تَنْهَض النبلاء ورجال السدين والبورجوازية.

هذه اللاشرعية الضرورية، التي كانت كل شريحة اجتهاعية تحمل معها أشكالها الخصوصية كانت واقعة ضمن سلسلة من التناقضات والمفارقات. فهي في مناطقها الدنيا، كانت تقارب الجرمية التي كان يصعب عليها أنْ تتميز عنها قضائياً إن لم يكن أخلاقياً: من اللاشرعية الضريبية إلى اللاشرعية الجمركية، إلى التهريب، إلى المهاومة المسلحة ضد موظفي المالية، ثم ضد الجنود أنفسهم، وأخيراً إلى العصيان، كانت هناك استمرارية، يصعب تمييز الحدود فيها بينها؛ أو أيضاً كان هناك التشرد (المعاقب عليه بقسوة بموجب الإرادات الملكية التي لم تكن تطبق

أبداً)، مع كل ما يتضمنه من نهب واغتصاب، وسرقات موصوفة، ومن اغتيالات أحياناً، وكان يستخدم كوسط يستقبل العاطلين، والعهال الذين تركوا بصورة غير نظامية أرباب عملهم، والخدم الذين كانوا لسبب ما قد تركوا معلميهم، إلى المتدرّبين الذين تساء معاملتهم، إلى الجنود الفارين، وكل الذين كانوا يريدون الهرب من التجنيد الإجباري. بحيث إن الإجرامية كانت ترتكز ضمن لاشرعية أوسع، كانت الفئات الشعبية متمسكة بها كها تتمسك بشروط وجودها؛ وبالعكس كانت هذه اللاشرعية عاملاً دائهاً من العوامل التي تزيد الجرمية. من هنا يقع اللبس في المواقف الشعبية: من جهة هناك المجرم -خصوصاً عندما يتعلق الأمرُ بمهرّب أو بفلاح طردته ابتزازات مالك الأرض - الذي يستفيد من إعلاء لشأنه عضوي: حيث يُعثر [لدى تلك المواقف الشعبية] في عنفه، على الخيط الموجه للصراعات القديمة؛ ولكن هناك من جهة أخرى ذلك الذي يرتكب، في ظلَّ لاشرعية مقبولة من قبل الشعب، جرائم على حساب هذا الشعب، وكالشحاذ المتسكع، مثلاً، الذي يسرق ويقتل، فيصبح بسهولة موضوع بغض خاص: ذلك أنه قد عكس ضد الأكثر حرماناً لاشرعية كانت مندمجة ضمن شروط معيشتهم. وهكذا تلاقي حول الجرائم المتمجيد واللوم؛ وكان العون الفعلي والخوف يتناوبان بالنسبة لهذه الجماهير المتحركة، التي يشعر الموء إزاءها أنه قريب منها جداً، رغم الإحساس الأكيد بأنَّ الجريمة قد تنبع منها. فإنَّ اللاشرعية الشعبية تغطى نواةً بأكملها من الجرمية التي تشكل بأنٍ واحدٍ شكلها الأقصى وخطرها الداخل. الشعبية تغطى نواةً بأكملها من الجرمية التي تشكل بأنٍ واحدٍ شكلها الأقصى وخطرها الداخل.

وبين هذه اللاشرعية التحتية واللاشرعيات الخاصة بالفثات الاجتهاعية الأخرى، لم يكن هناك تلاقي كامل، ولا تضاد عميق. وبوجه عام كانت اللاشرعيات المختلفة الخاصة بكل مجموعة تقيم مع الأخريات علاقات كانت بآنٍ واحدٍ منافسةً، ومزاحمةً وصراعات مصالَع، ومساندةً متبادلةً، وتواطؤاً: فرفض الفلاحين دفع بعض المترتبات للدولة أو للكهنة، لم يكن بالضرورة مكروهاً من قبل ملاكي الأرض: وعدم تطبيق الحرفين لأنظمة المصنع كان في الغالب يلاقي التشجيع من اقبل المقاولين الجدد؛ وكان التهريب يلاقي مساندة قوية ودليلة قصة ماندرين (مه (Mandrin)) الذي استقبله السكان عامة، واستُقبِل في القصور وحماه البرلمانيون. وفي النهاية، شوهد، في القرن السابع عشر الرفض الضريبي على أنواعه يجمع، في انتفاضات خطيرة فئات متباعدة من السكان. وباختصار كانت اللعبة المتبادلة في اللاشرعيات تشكل جزءاً من الحياة السياسية والاقتصادية في المجتمع. وأكثر من ذلك: جرى عدد من التحولات (مثل سقوط أنظمة كولبير بسبب من عدم التطبيق وعدم التقيد بالقيود الجمركية داخل المملكة، وتمزق الإجراءات النقابية) داخل الثغرة المتسعة يومياً بفعل اللاشرعية الشعبية؛ وكانت البورجوازية بحاجة إلى هذه داخل المتعبة التساهل تشجيعاً.

ولكن في النصف الثاني من القرن الثامن عشر، أخذت العملية تنعكس، في المقام الأول مع تزايد الثروة العام، وأيضاً مع الارتفاع الحاد في عـدد السكان، اتجـه المرمى الـرئيسي للأشرعيـة

<sup>(\*)</sup> Louis mandrin رئيس عصابة منظمة (من القرن الثامن عشر)، مختص بالهجوم على خزائن الضرائب والمدن. ولم يكن يهاجم إلاً جامعي الضرائب، مما أتاح له شعبية كبيرة لدى العامة. وبذلت السلطة جهوداً كبيرة للقبض عليه.

الشعبية نحو الأموال ولم تعد الحقوق في الخط الأول: وأخذ الاختلاس والسرقة يحلان محل التهريب، ومحل المقاومة المسلحة ضد موظفي المالية. وفي هذا المقياس أصبح الفلاحون، والمزارعون، والحرفيون هم في أغلب الاحيان الضحية الرئيسية. ولم يفعل لوتروسن، بدون شك، غير أنه بالغ في منحى حقيقي عندما وصف الفلاحين المتألمين من ابتزاز الشـذاذ، أكثر من تذمّرهم، في ما مضى، من مطالب الإقطاعيين (الفيوداليين): لقد هجم اللصوص اليوم عليهم كأسراب الحشرات المؤذية، التي تلتهم المحاصيل، وتقضى عـلى الإهراءات<sup>(21)</sup>. ويمكن القــول إنّ أزمة من اللاشرعيــة الشعبية قــد انفتحت بصورة تــدريجية في القــرن الثامن عشر؛ ولم تستــطع لا تحركات مطلع الثورة (حول رفض حقوق النبلاء) ولا التحركات المتأخرة حيث انضم الصراع ضـد حقوق المـلاكين إلى الاحتجـاج السياسي والـديني، ورفض التجنيد، أن تــردها إلى شكـلهــا القديم والمضياف. فضلًا عن ذلك إذا كان قسم لا بأس به من البورجوازية قد قَبلَ، بدون مشاكل كثيرة، اللاشرعية في الحقوق، فإنه قد تقبلها مكرها عندما تعلق الأمر بما يعتبره هذا القسم حقوقه في الملكية. ولا شيءَ أكثر دلالة بهذا الشأن من مسألة الجنوح الفلّاحي في آخر القرن الثامن عشر، وخاصة انطلاقاً من «الشورة»(22). فالانتقال إلى زراعة مكثفة، مارس على حق الاستعمال (الانتفاع)، وعلى التساهـلات، وعلى الـلاشرعيات الصغـري المقبولـة، ضغـطاً إكراهياً متزايداً. فضلًا عن ذلك أصبحت الملكية الأرضية، المملوكة جزئياً من قبل البورجوازية، وذلك بعد تحريرها من الأعباء الإقطاعية التي كانت مفروضة عليها، ملكية مطلقة: فكل التساهلات التي اكتسبتها الطبقة الفلاحية أو احتفظت بها (التخلي عن الالتزام القديم، أو توطيد المهارسات غير النظامية: كحق الرعاية في المشاعات، وجمع الحطب) أصبحت الآن ملاحقةً من قبل الملاكين الجدد الذين أعطوها صفة المخالفة الخالصة والصريحة (بما غذي، في الناس، سلسلة من ردات الفعل المتتالية، المتهادية في لاشرعيتها أو في جرميتها: مثـل كسر التصوينــات، سرقة أو قتل المواشي، الحرائق، العنف، والقتل)(23).

فاللاشرعية في الحقوق التي كانت في السابق تؤمن غالباً لقمة العيش للمعدمين، بفضل النظام الجديد للملكية، صارت تنحو منحى اللاشرعية في الممتلكات، مما توجب عندثذٍ معاقبتها.

وهذه اللاشرعية، إذا كانت البورجوازية لا تتحملها بطيبة خاطر في الملكية العقارية، فهي لا تطاق في الملكية التجارية والصناعية: فقد اقتضى نمو المرافىء، وظهور المخازن الكبرى حيث تتكدّس البضائع، وتنظيم المعامل ذات الأحجام الواسعة (مع كميات ضخمة من المواد الأولية، والمعدات والأشياء المصنوعة التي تعود ملكيتها للمقاول، والتي تصعب مراقبتها)، اقتضى أيضاً قمعاً صارماً للاشرعية. فالكيفية التي أصبحت الثروة توظف وفقاً لها، بحسب معايير كمية جديدة تماماً، في البضائع وفي الآلات، تفترض تشدداً منهجياً ومسلحاً تجاه اللاشرعية. والظاهرة هذه هي بالتأكيد حساسة جداً حيث يكون النمو الاقتصادي هو الأكثر كثافة. من هذه الحاجة الملحة إلى قمع ممارسات اللاشرعية المتعددة، قدّم كولكوهون، بالنسبة إلى مدينة لندن وحدها براهين مدعومة بالأرقام: حسب تقديرات المقاولين وشهادات التأمين، بلغت سرقة البضائع المستوردة من أميركا والمودوعة على شواطىء التايز، في السنة، كمتوسط، ما قيمته 250 000 ليرة

استرلينية؛ وبلغ إجمالي السرقات ما يقارب 000 500/ليرة كل سنة في مرفأ لندن وحده (ولا يدخل هذا في الحساب مستودعات الأسلحة)؛ وإلى هذا تضاف 700 000 ليرة لمدينة لندن وحدها. وفي هذا النهب الدائم هناك ثلاث ظاهرات تؤخذ في الاعتبار حسب رأي كولكوهون: التواطؤ وغالباً المشاركة الفعلية من قبل الموظفين، والنظار، والوكلاء والعمال: «في كل مرةٍ تجتمع فيها كمية كبيرة من العمال في ذات المكان، ينوجد بينهم بالضرورة عـدد كبير من العنـاصر السيئة»؛ وجبود تنظيم كامل تجاري غير شرعي يبدأ في المعمل أو في مستودعات التجارة البحرية، ويمر بعدها بالمخبئين ـ المخبئين بالجملة المتخصصين ببعض أنماط البضائع، والمخبئين بالمفرَّق الذين لا تقـدم بسطاتهم «إلا معروضات بائسة من الحديد القديم، ومن الألبسة الممزقة، ومن الألبسة السيئة» في حين يخفى قاع الدكان وذخائر بحرية ذات قيمة عالية جداً، ومسامير من نحاس، وقطعـاً من الفونت ومن المعادن الثمينة، ومنتوج الهند الغربية، وأثاثاً وأمتعة عتيقة مشتراة من العمال من كل نوع» - ثمّ بمر بالبائعين الثانويين وبالحمّالين الذين يسوّقون بعيـداً في الريف منتـوجات السرقــة (٢٠٠)؛ وأخيراً صنع العملة المزورة (لقد انتشرت منها عبر انكلترا كلها، أربعون إلى خمسين مصنعاً لـطبع العملة المزورة تعمل باستمرار). ومما كان يسهل هذا المشروع الضخم، الاختـلاسي والتنافسي، مجموعة من التســاهلات: فــالبعض كان يشكــل أنواعــاً مــن الحقوق المكتسبــة، (مثلًا الحق في لمِّ قطع الحديد وأطراف الحبال من حوالي السفن أو إعادة بيع كناسة السكر)؛ والبعض الأخر كـان من نوع التقبل الأدبي: تماثل هذا النهب، في أذهان القائمين به، مع التهريب مما كان يجعل هذا النوع من الجراثم «مألوفاً» حتى إنهم لم يشعروا أبداً بفداحته (25).

وكان من الضروري إذاً مراقبة كل هـذه المارسـات غير الشرعيـة وإعادة تقنينهـا. يتوجب أنَّ نكون المخالفات محددة جداً ومعاقبة بالتأكيد بشكـل غير متقـطع وبألقي غـير متناسب، فيجـري تحديد ما هو مخالفة غير قابلة للمسامحة وفرض عقوبة بشأنها لا يمكن التهرب منها. ومع الأشكال الجديدة لتراكم رأس المال، وعلاقات الإنتاج، والنظام الحقوقي للملكية، رُدُّت كل المارسات الشعبية التي كانت تظهر إما بشكل صامت ويومى، ومقبول، وإما بشكل عنيف كلاشرعيات حقوقية، بالقوة إلى لاشرعية الأموال. وأصبحت السرقة أحد أولى المهارب الكبرى من الشرعية، ضمن هذه الحركة التي تنقل من مجتمع اقتطاع حقوقي سياسي، إلى مجتمع تملكِ لوسائل العمـل ومنتوجاته. أو لقول الأشياء بأسلوب آخر: إنَّ نظام الـلاشرعيات قــد أعاد تــرتيب بنيتها مــع نمو المجتمع الرأسهالي. إنَّ لاشرعية الأموال قد فُصِلت عن لاشرعية الحقوق. تقسيمٌ يغطى تعارضــأ بين الطبقات، إذ إنَّ اللاشرِعية التي هي ـ من جهة ـ الأكثر تناولًا من قبل الطبقات الشعبية هي لاشرعية الأموال ـ تحويل عنيف للملكيات؛ والتي ـ من جهة أخـرى ـ اختصتها البـورجوازيـة لنفسها، وهي لاشرعية الحقوق: أي إمكانية تحويل أنظمتها الخاصة وقوانينها الخاصة؛ وإمكانيـة نامين قطاع ضخم بأكمله في التداول الاقتصادي بفعل لعبة تنتشر في هوامش التشريع \_ هـوامش متوقعة ومقدرة في سكوتها، أو محرّرة بفعل تساهل فعلى واقعى. وإعادة التوزيع هذه، الكبرى، للاشرعيات قد ترجمت بتخصيص للحلقات القضائية: بالنسبة إلى لاشرعيات الأموال ـ بالنسبة إلى السرقة ـ المحاكم العادية والقصاصات، وبالنسبة إلى لاشرعيـات الحقوق ـ تهـريب، تهرب

ضريبي، عمليات تجارية مخالفة . ، قامت محاكم خاصة، مع إمكانية إجراء مصالحات وتسويات، وغرامات مخفضة، إلخ . . . واختصت البورجوازية نفسها بالمجال الخصب مجال اللاشرعية في الحقوق. وبذات الوقت الذي حصل فيه هذا الشرَخ، تأكدت الحاجة إلى تربيع(") ثابت يتناول بشكل أساسي هذه اللاشرعية المتعلقة بالممتلكات. وتأكدت الحاجة إلى التخلي عن الاقتصاد القديم للسلطة العقـابية. وهي سيـاسة سلطة العقـاب، التي كان من مبـادئهـا تعــدُد المحاكم تعدداً ملتبساً وناقصاً، وتوزيع ومركزة السلطات المتلازمين مع جمود قائم ومع تسامح محتوم، ومع عقوبات صارخة في مظاهرها، ومغامرة في تطبيقها(٠٠٠). وتأكدت الحاجمة إلى تحديد استراتيجيا العقاب وتقنياته حيث يجل اقتصاد الاستمرارية والديمومة محل اقتصاد الإنفاق واللاشرعية(\*\*\*)، وبالإجمال، وُلِـدَ الإصلاح الجزائي عند نقطة الالتقاء بين الصراع ضد إفراط السلطة من قبل العاهل وبين الصراع ضد السلطة التحتية للاشرعيات المكتسبـة والمسموح بهـا. وإذا كان الإصلاح شيئاً آخر هو غير النتيجة المؤقتة، الحاصلة من لقاء صدفوى خالص، فذلك لأنَّ شبكة من العلاقات قد عقدت بين إفراط السلطة هنا وبين تلك السلطة التحتية. فإن شكل السيادة الملكية، عندما يضع في جانب العاهل أثقال سلطة فائقة غير محدودة وشخصية؛ غير مضبوطة واعتباطية، فإنه يترك في جانب الرعية الساحة فارغة أمام لاشرعية ثابتة. كما لوكانت هذه الأخيرة قرينة هذا النمط من السلطة. إلى درجة أنَّ مهاجمة مختلف امتيازات العاهل، كانت تعنى بالضبط، وبذات الوقت، مهاجمة وظيفية هذه اللاشرعيات. فالهدفان كانا على اتصال دائم. وبحسب الظروف، أو بحسب التكتيكات الخاصة، كان المصلحون يقدمون أحدهما على الآخر.ويستطيع لوتروسن هذا الفيزيوقراطي الذي كان مستشاراً في المحكمة الرئاسية في أورليان، أنْ يُتخذ كمثل. ففي سنة 1764، نشر مذكرة حول التشرّد: منجم اللصوص والقتلة «وهم من يعيشون داخل المجتمع دون أن يكونوا أعضاء فيه، ومن يقيمون «حرباً حقيقية ضد كـل المواطنين،، ومن يعيشون بيننا (في تلك الحالة التي يفترض أنها حصلت قبل إقامة المجتمع المدني. فكان أن طالب بإنزال العقوبات القصوى فيهم (بشكل متميّز وبارز متعجباً من التساهل معهم أكثر من المهربين)؛ وقد دعا إلى تقوية البوليس، وأنَّ يـلاحقهم رجال الـدرك بمعاونة الأهالي المذين يعانون من سرقاتهم؛ وطالب باكتساب هؤلاء الأشخاص المضرين والخطرين «إلى جانب الدولة وأن ينتموا إليها كانتهاء العبيد إلى أسيادهم»؛ وعنــد الضرورة لا بد من تنظيم هجهات أو غارات جماعية في الغابات بهدف إخراجهم من مخابئهم، بحيث يتلقى من يقبض على أسير منهم، أجرة: «فتعطى مكافأةً مقدارها عشر ليرات لكل رأس ذئب، فإن المتشرّد هـ و أكثر خـطراً منه عـلى المجتمع بشكـل لانهائي «(26). في سنة 1777، وفي كتـابه «نـظرات عـلى العدالة الجرمية، (Vues sur la justice criminelle) طلب لوتروسن Le Trosne نفسه تقليص

<sup>(\*)</sup> عملية عسكرية غايتها تقسيم منطقة مضطربة لمراقبة سكانها (المترجم).

<sup>(\*\*)</sup> يريد المؤلف القول إنّ انعكاسات أو ردود الفعل الناجمة عن تطبيق عقوبات التعذيب العلنية بالنسبة للجمهور للجمهور مند السلطة أو المنفذين، الأمر الذي لم يكن يحدث سابقاً، (م).

<sup>( \* \* )</sup> نذكر هنا بأن لفظة الاقتصاد مستعملة بمعنى نظام الاشياء.

امتيازات الادعاء العام، وأن يُعتبر المتهمون أبرياء إلى أنْ يتم الحكم المحتمل عليهم، وأنْ يكون القاضي حَكَمًا عادلاً فيها بينهم وبين المجتمع، وأنْ تكون القوانين «ثابتة محددة، معينة بالشكل الأكثر وضوحاً» بحيث تعرف الرعية «إلى أيِّ شيء يتعرضون» وأنْ لا يكون القضاة أكثر من «أدواتٍ للقانون» (27). عند لوتروسن، كها عند الكثيرين في ذات الحقبة، كان الصراع من أجل تحديد سلطة العقاب تحديداً يجعله يرتبط مباشرة بضرورة إخضاع اللاشرعية الشعبية لرقابة أشد وأثبت. من هنا ندرك أنَّ انتقاد التعذيب كان له أهمية كبيرة في الإصلاح الجزائي: إذ كان الوجه الذي تجتمع فيه، بشكل منظور، السلطة المطلقة للعاهل واللاشرعية عند الشعب. إنَّ إنسانية العقوبات، هي القاعدة التي تعطى لنظام عقوبات عليه أنْ يثبت حدود هذه وتلك. فالد «إنسان» الذي يراد احترامه في العقوبة، هو الشكل الحقوقي والأخلاقي الذي يُعطى لهذا التحديد المذووج.

ولكن إذا كان الإصلاح، كنظرية جزائية وكاستراتيجيا لسلطة العقاب، قد رُسِمَ عند نقطة التطابق بين هذين الهدفين، فإن استقراره في المستقبل كان يعود إلى كون الهدف الثاني [الاستراتيجيا] قد احتل لمدة طويلة مكانة الأولوية. وباعتبار أن الضغط على اللاشرعيات الشعبية أصبح في حقبة الثورة، ثم في ظل الامبراطورية، وأخيراً طوال القرن التاسع عشر، ضرورة أساسية. فقد استطاع الإصلاح أن يعبر من حالة مشروع إلى حالة مؤسسة أو حالة بجمل عملي. وذلك يعني، في الظاهر، أنه إذا كان التشريع الجنائي الجديد يتميز بتلطيف للعقوبات، فإن تقنيناً أكثر وضوحاً، وتقليصاً ملحوظاً للتعسف، وتوافقاً أفضل استقراراً بالنسبة إلى سلطة العقاب (إذا لم يتحقق تقاسم أكثر واقعية في ممارستها)، فإنه يكون مدعوماً بانقلاب في الاقتصاد التقليدي للأشرعيات، وبإكراه شديد من أجل الإبقاء على تصحيحه الجديد. فكان لا بد من التصور نظام جزائي كجهاز يدير بشكل تمفصلي اللاشرعيات، وليس من أجل إلغائها جميعاً.

\* \* \*

تزييحُ الهدف وتغير سُلَّمه. وتعريف تكتيكات جديدة من أجل بلوغ مرمى أصبح الآن أكثر تناولاً ولكنه أيضاً أوسع انتشاراً في الجسم الاجتهاعي. العثور على تقنيات جديدة لكي يتم، استناداً إليها، ضبط العقوبات وتكييف مفاعيلها. وضع مبادىء جديدة لتنظيم، ولتهذيب، ولتعميم فن المعاقبة، ومجانسة أشكال تطبيقه. وتقليص كلفته الاقتصادية والسياسية وذلك بزيادة فعاليته وتكثير حلقاته. وباختصار، تكوين اقتصاد جديد وتكنولوجيا جديدة لسلطة العقاب: تلك هي من دون شك الأسباب الأساسية الموجبة للإصلاح الجزائي في القرن الثامن عشر (٥٠).

عند مستوى المبادىء، تشكُّلت الاستراتيجيا الجديدة بسهولة ضمن النظرية العامـة للعقد ••• .

<sup>(\*)</sup> تركنا هذا المقطع على حاله لإبراز أسلوب المؤلف الذي يعتبر في حد ذاته تجديداً بالنسبة لأساليب الكتابة النظرية في الفرنسية عينها. فهو في هذا المقطع يقلب الجواب فيجعله هو الموضوع، ثم يشير بعد تعداد هذه الأفكار إلى أنها هي الأسباب التي دفعت للإصلاح الجزائي (م).

إشارة إلى نظرية العقد الاجتماعي عند روسو التي ارتكز إليها القانون الجزائي الفرنسي بعد الشورة والتي يناقشها المؤلف في هذه المقاطع (م).

فيعتبر المواطن وكأنه قَبِلَ، ولمدةٍ واحدةٍ ونهائياً، مع قوانين المجتمع، القانون الذي يمكن أن يعاقبه. ويبدو المجرم عندئذ وكأنه كائن متناقض حقوقياً. فقد خرق العقد، وأصبح إذاً عدو المجتمع كله، ولكنه يساهم في العقوبة التي تطبق عليه. إنَّ أقلَّ جريمة تطال المجتمع كلّه. وكلَّ المجتمع - بما فيه المجرم - حاضر في أقلَّ عقوبة. إنَّ القصاص الجزائي هو إذاً وظيفة معممة، تشمل كل الجسم الاجتماعي وكل عنصر من عناصره؛ وعندها تطرح مشكلة «القياس» ومشكلة اقتصاد سلطة العقاب.

فالمخالفة تقيم، بالفعل، الفرد في مواجهة الجسم الاجتهاعي بأكمله؛ والمجتمع، في مواجهة الفرد ولمعاقبته، فإنه يمتلك هذا الحق كمجتمع بكليته. صراعٌ غير متكافى، من جهة واحدة، كل القوى، وكل السلطة، وكل الحقوق. ويجب أنْ يتم الأمر كذلك لأنه يتعلق بالدفاع عن كل فرد. فيتكون حق عقابٍ ضخم على هذا الشكل، لأنَّ المخالف يصبح العدو المشترك. فهو أسوأ من عدو، لأنه يضرب ضرباته من داخل المجتمع \_ إنه خائن. إنه «وحش». فكيف لا يكون للمجتمع عليه حقّ مطلقٌ؟ وكيف لا يطلب القضاء عليه قضاءً غير مشروط؟ وإذا كان صحيحاً أنَّ مبدأ المعاقبة يجب أن يرد في الميشاق (٥٠)؛ أفلا يجب، وفقاً لكل منطق، على كل مواطن أن يقبل بالعقوبة القصوى بحق هؤلاء الذين هم من أصل المجموع يهاجمون المجتمع ككل. «كل على عالمه المعاقبة الدولة غير متلائمة مع سلامته؛ ويتوجّب أنْ يزول أحد الاثنين، وعندما يُزال المجرم، سلامة الدولة غير متلائمة مع سلامته؛ ويتوجّب أنْ يزول أحد الاثنين، وعندما يُزال المجرم، فإنه يزول لا كمواطن بقدر ما هو كعدو، (٤٤). إنَّ حق العقاب قد انزاح من [دلالة] انتقام العاهل إلى الدفاع عن المجتمع. وعندها يعاد تركيبه مع عناصر قوية جداً بحيث يصبح تقريباً أكثر إرهاباً. لقد أبعد الجاني عن خطر بالغ بطبيعته، ولكنه يتعرض لعقوبة لا يُرى لها ما يكن أن يحدها. فتلك عودةً إلى سلطة فائقة ورهيبة. فلا بدً من تقييد سلطة العقاب بجداً الاعتدال.

ومن لا يرتجف ذعراً وهو يرى في التاريخ هذا الكثير من التعذيب البشع وغير المجدي، المُخترع والمستخدم، ببرودة من قبل وحوش يعطون لأنفسهم اسم الحكهاء؟ ((20) أو أيضاً: وتدعوني القوانين إلى معاقبة أكبر الجرائم. ألبي النداء وكل أشكال الغضب تنتابني بسبب ذلك. ولكن ماذا؟ لقد تجاوزها الغضب الهائج أيضاً. . يا إلمي الذي أمر أن يُطبع في قلوبنا كره الألم إذا أصابنا وأشباهنا، فهل هؤلاء الكائنات التي خلقتها جدَّ ضعيفة وجد حساسة هي التي اخترعت هذا العذاب البريري إلى هذا الحد، والمرهف ((30) . إنَّ مبدأ تخفيف العقوبات، حتى عندما يتعلق الأمر بمعاقبة عدو الجسم الاجتهاعي، يتمفصل في أول الأمر، بشكل خطاب بلغة القلب. وأكثر من ذلك، إنه ينبجس كصرخة من الجسد الذي يشور عند رؤية أو عند تصوّر إفراط الوحشية. إنَّ تشكيل المبدأ القائل بأنَّ المعاقبة يجب أنْ تظل «إنسانية» تتم لدى المصلحين بصيغة المتكلم. كها لو كانت حساسية ذاك الذي يتكلّم هي التي تعبر عن ذاتها مباشرة؛ كها لو بصيغة المتكلم. كها لو كانت حساسية ذاك الذي يتكلّم هي التي تعبر عن ذاتها مباشرة؛ كها لو أنَّ جسد الفيلسوف أو المنظر يأتي، بين تكالب الجلاد وبين المعذب، ليؤكد قانونه الخاص

<sup>(</sup>a) الميثاق، ويعني العقد، أنظر الهامش السابق. (م).

ويفرضه أخيراً على كل اقتصاد العقوبات، أهي غنائية تُنظهر العجز عن العثور على الأساس العقلاني لحساب عقابي؟ فبين المبدأ التعاقدي الذي يرمي بالمجرم خارج المجتمع وصورة الوحش والملفوظ، من قبل الطبيعة، فأين نجد حداً، إنَّ لم نجده في طبيعة إنسانية تبرز ـ لا في شدة القانون، ولا في وحشية المجرم ـ بل في حساسية الإنسان العاقل الذي يضع القانون ولا يرتكب الجريمة؟

ولكن هذا اللجوء إلى «الحساسية» لا يترجم بالضبط استحالةً نظريةً، فهو يحمل في ذاته مبدأ حساب. فالجسم، والخيال، والألم، والقلب الذي يجب احترامه ليست هي، في الواقع، أشياء المجرم الذي تجب معاقبته، بل هي أشياء الناس الذين، وقعوا على العقد، فيحق لهم أن يمارسوا ضده سلطة الاتحاد فيها بينهم. والآلام التي يجب أن يستبعدها تلطيف المعقوبات هي آلام القضاة أو المشاهدين مع كل ما تجره من قسوة وافتراس ناجمين عن الاعتياد، أو على العكس مع كل ما تجره من شفقة غير مُسْتَحقية، ومن تسامح ضعيف الأساس: «العفو لهذه النفوس اللطيفة والحساسة التي تمارس عليها هذه التعذيبات البشعة نوعاً من التنكيل»((3). إنَّ ما تجب مراعاته واحتسابه، هي المفاعيل المعكوسة للعقاب على المقام (المحكمة) الذي يعاقب، وعلى السلطة التي يزعم هذا المقام أنه يمارسها.

هنا يتجذّر المبدأ الذي يفيد بأنه لا يجب إطلاقاً تطبيق إلا العقوبات والإنسانية، على مجرم قلد يكون مع ذلك خائناً وحشاً. وإذا كان القانون الآن يجب أنْ يعالج وإنسانياً، ذاك الذي هو وخارج الطبيعة، (في حين أنَّ عدالة الماضي كانت تعالج بشكل غير إنساني والخارج على القانون،، فليس السببُ في هذا يقوم على إنسانية عميقة يخفيها المجرم في ذاته، بل في الضبط الضروري لمفاعيل السلطة. إنَّ هذه العقلانية والاقتصادية، [التنظيمية] هي التي يجب أنْ تقيس العقوبة وأنْ تفرض التقنيات الملائمة. وإنسانية، هو الاسم المحترم المعطى لهذا الاقتصاد ولحساباته المقوبة وأن تعرض العقوبة فإن الحد الأدنى منها إنما تفرضه الإنسانية وتنصح به السياسة، (32).

نفترض، لفهم هذه السياسة التقنية للعقاب، الحالة القصوى، آخر الجراثم: وهي الجرم الضخم الذي يُخلّ بمجمل القوانين الأكثر احتراماً. وهي قد تقع ضمن ظروف غير اعتبادية أبداً وسط سرية عميقة جداً، وبإفراط شديد، وكأنها عند الحد الأقصى لكل إمكان، حتى إنها لا يمكن أنْ تكون إلا الوحيدة، في جميع الأحوال. الأخيرة في نوعها: ولا يستطيع شيء أن يقلدها؛ ولا يستطيع أحد أن يتخذها مثلاً، ولا أنْ يذهل من ارتكابها. إنها مرصودة للزوال دون ترك أثر. هذه الحكمة الخرافية حول «أقصى الجريمة» تقع، في الجرمية الجديدة، موقع الخطيئة الأصلية في الجرمية القديمة: الشكل النقى حيث يظهر مبرّر وجود العقوبات (33).

مثل هذه الجريمة هل يجب أن تعاقب؟ ووفقاً لأيِّ مقياس؟ ما هي فائدة عقوبتها في بنية سلطة العقاب؟ إنَّ معاقبتها تكون مفيدة بمقدار ما تكون إصلاحاً لـ والضرر الحاصل للمجتمع (٤٠٠). ولكن إذا وضعنا جانباً الضرر المادي الخالص ـ الذي ، حتى ولو لم يكن بالإمكان إصلاحه كما في

حال القتل، هو قليل الانتشار على مستوى مجتمع بأكمله ـ فإنَّ الأذى الذي يحدث مطلق جريمة للجسم الاجتماعي، هو الارتباك الذي تحدثه فيه: الكارثة التي تبتعثها، والمثل الذي تعطيه، والتحريض على التكرار إنْ لم تعاقب، وإمكانية التعميم الـذي تحمله في ذاتها. فالعقاب لكي يكون مفيداً يجب أن يكون هدف أن يطال عواقب الجريمة، باعتبار هذه العواقب كسلسلة اضطرابات يمكن أن تفتتها الجريمةُ. «إنَّ التناسب بين العقوبة ونوعية الجرم، يتحدَّد بتأثير العقد الذي يُخرق(35)، على النظام الاجتماعي». إلا أنَّ هذا التأثير لمطلق جريمة ليس هو بالضرورة متناسباً بشكل مباشر مع بشاعتها؛ فالجريمة التي تـروِّع الضمير هي ذات مفعـول أقل في أغلب الأحيان من أذيَّة يتقبلها كل النـاس ويشعرون بـأنهم مستعدّون لتقليـدها لحسـابهم. هناك نـدرة الجرائم الكبرى؛ ومقابلها خطورة المخالفات البسيطة المألوفة التي تتكاشر. وبالتالي لا ينبغي البحث عن علاقة نوعية بين الجريمة وعقابها. وعن تكافؤ في الهـول بينهما: دهـل يستطيـع صراخ البائس في عذابه أنْ يشد من حضن الماضي الذي لن يعود أبدأ، فعلاً قد ارتكب سابقاً؟»(36). فلا ينبغى حساب العقوبة تبعاً للجريمة بل نسبةً إلى إمكانية تكرارها. يجب أنْ لا نستهدف الإهانة الماضية، بل الاضطراب المقبل. يجب العمل بحيث لا يستطيع المؤذى لا أنْ يشتهي الإعادة ولا أنْ تكون لديه الإمكانية لأن يكون له مقلدون(37). إنَّ العقاب هو إذاً فنَّ الآثار أو المفاعيل؛ فبدلًا من مواجهت ضخامة الخطيئة بضخامة العقوبة، تجب موازنة إحداهما مع الأخرى، في السلسلتين اللتين تعقبان الجريمة: سلسلة مضاعيلها الخاصة مع سلسلة مفاعيل العقوبة. فالجريمة إنْ لم تكن لها سلالة لا تستدعى العقاب \_ وكذلك \_ وفقاً لصيغة أخرى لذات الحكمة الخرافية \_ إنَّ المجتمع في عشية انحلاله وزواله ليس له الحق في نصب المشانق. فالجريمة الأخيرة لا يمكن إلّا أن تبقى بدون عقاب.

مفهوم قديم، ولم يكن من الضروري انتظار إصلاح القرن الثامن عشر من أجل استخلاص هذه الوظيفة المثالية للقصاص. فأن ينظر العقابُ نحو المستقبل، وأن تكون واحدة من وظائفه الرئيسية هي الاستباق والإنذار، تلك كانت، ومنذ قرون، أحد التبريرات السائدة في حق العقاب. ولكن الفرق، هو أنَّ الاستباق المتوقع كمفعول من مفاعيل العقوبة وعلنيتها - وبالتالي من تجاوزها الحد - نَزَعَ ليصبح الآن مبدأ اقتصادها، ومقياس نسبتها العادلة السَّويَّة. يجب أن تقع المعاقبة بما يكفي تماماً لتمنع. وفي هذا انزياح وتحويل لأوالية المثل. فضمن إطار معاقبة تعتمد التعذيب فقد كان المثل نسخة عن الجريمة؛ فكان على المثل عبر إظهار متوأم [مزدوج] أن يبرز الجريمة، ويبرز في آن معاً السلطة العليا التي تتحكم بها؛ في عقابية محسوبة بالاستناد يبرز الجريمة، ويبرز في آن معاً السلطة العليا التي تتحكم بها؛ في عقابية محسوبة وأن يدل على تدخل السلطة إنما في اقتصاد بالغ، وفي الحال المثل يجب منع كل إعادة ظهور لاحقة لكل من العقوبة ومن الجريمة. فالمثل لم يعد أبداً طقساً يُظهِرُ، إنه إشارة تمنع. عبر هذه التقنية المؤلفة من إشارات عقابية، التي تنزع إلى قلب كل الحقل الزمني للفعل العقابي، يفكر المصلحون في من إشارات عقابية، التي تنزع إلى قلب كل الحقل الزمني للفعل العقابي، يفكر المصلحون في من إشارات عقابية، التي تنزع إلى قلب كل الحقل الزمني للفعل العقابي، يفكر المصلحون في المان المقاب أداة اقتصادية فعالة، يمكن تعميمها لتشمل كل الجسم الاجتهاعي، ومن شأنها أن تقنن كل السلوكات، وبالتالي أنْ تقلص كل المجال المغامض المنتشر، بحال

اللاشرعيات. وترتكز تقنية الدلالات Semio-technique التي تجري محاولة تسليح سلطة العقاب بها على خمس أو ست قواعد رئيسية:

قاعدة الكمية الأقل. تُرتكبُ الجريمة لأنها تقدم مكاسب. فإذا ربطنا فكرة الجريمة بفكرة الحسارة الأكبر قليلًا، فإنها لا تعود مرغوباً فيها. «لكي تحدث العقوبة الأثر المتوقع منها يكفي أن يكون الضرر الذي تحدثه يتجاوز المنفعة التي حصل عليها المجرم من الجريمة» (388). وهذا ممكن شرط افتراض تقارب بين العقوبة والجريمة ؛ إنما ليس وفقاً للشكل القديم، حيث كان التعذيب معادلاً بالضرورة للجريمة في الزخم، مع زيادة تُظْهِرُ «مزيداً من سلطة» العاهل وهو ينفذ انتقامه الشرعي ؛ إنها شبه معادلة على مستوى المصالح: وهي أن تكون الفائدة في تجنب العقوبة أكثر قليلاً من المخاطرة بارتكاب الجريمة.

قاعدة الفكروية الكافية: إذا كان الباعث على الجريمة هو المكسب المتصور (المتمثّل)، فإن فعالية العقوبة تكون في الضرر المتوقع منها. فيا يجعل «العقوبة» في صميم المعاقبة، ليس هو الإحساس بالعذاب، بل فكرة ألم، فكرة إزعاج، فكرة إضرار - أي «عقوبة» فكرة «العقوبة» من هنا فليس للمعاقبة أنْ تتناول الجسد، بل تتناول التمثيل" [تصور العقوبة]. أو بالأحرى، إذا كان على المعاقبة أنْ تطال الجسد، فإنما من حيث إنه لا يكون ذات (sujet) عذاب بقدر ما هو موضوع (objet) تمثيل (٥٠٠٠: فإن ذكرى الألم يمكن أنْ تمنع التكرار، كمشهد لألم فيزيائي [جسدي] حتى لو كان مصطنعاً، فيمكنه أن يمنع عدوى الجريمة. ولكن ليس الألم في حدّ ذاته الذي سيكون الأداة للتقنية العقابية. وبالتالي، بمقدار ما يطول مثل هذا الوضع، وباستثناء الحالة التي يقصد بها ابتعاث تمثيل (تصور) فعال [عن العقوبة] فإنه لا يكون ثمة فائدة من نشر عُدَّة المشانق الكاملة. وبالتالي يجب إلغاء الجسد كموضوع للعقاب، وليس بالضرورة إلغاؤه كعنصر في مشهد. فإنّ رفض التعذيب \_ الذي جاء في مقدمة النظرية \_ لم يجد إلاّ صياغة غنائية، يلامي هنا إمكانية أنْ يتمفصل عقلانياً: فها كان يجب الوصول به إلى الذروة، هو تمثيل العقاب، وليس واقعيته الجسدية.

قاعدة المفاعيل الجانبية: يجب أنْ تأخذ العقوبة مفاعيلها الأكثر زخماً عند أولئك الـذين لم يرتكبوا الخطا؛ وفي حدٍ أقصى، إذا أمكن التأكد من أنَّ المجرم لن يستطيع التكرار، فيكفي الإيحاء للآخرين أنه قد عوقب. هنا يجري تزخيمُ للمفاعيل وفق حركة اندماج خارج المركز.

<sup>(\*)</sup> كنّا اصطلحنا على ترجمة (Representation) في كتاب (الكلمات والأشياء) بلفظة التمثيل، وليس التصوّر، حفاظاً على المعنى الذي يريد فوكو تحديده، وهمو إمكانية الاستغناء بفكرة الشيء في الذهن عن الشيء في ذاته، أي الصورة المُشلة للشيء، عن الشيء في ذاته؛ وهي من خاصية النظام المعرفي، الذي كان يسود الفكر والعلوم خلال العصر الكلاسيكي. (م).

<sup>(\*\*)</sup> هنا تأتي كلمة: ذات Sujet، لتعني هذه النقلة التي يلح عليها فوكو من حيث إنَّ العقوبة تتحول الآن من المشهد العلني حيث يكون الجسد هو موضوع التعذيب بالفعل، إلى (فكرة) العقوبة التي تنشئها الذات، وتصبح في حد ذاتها رادعة. (م).

يؤدي إلى هذه المفارقة التي مفادها، أنه في حساب العقوبات، يكون المجرم هو العنصر الأقبل إثارة للاهتهام (إلا إذا كان مرشحاً للإعادة والتكرار). هذه المفارقة أوضحها بيكاريا في العقوبة التي اقترحها لتحل محل عقوبة الموت: وهي العبودية المؤبدة. «فهل هي عقاب جسدي أكثر قسوة من الموت؟ أبداً، قال: لأنّ ألم العبودية، هو، بالنسبة إلى المحكوم، مقسم إلى أجزاء تعادل لحظات حياته؛ فهو عقوبة قابلة للتجزئة إلى ما لانهاية، إنه عقوبة إيلية (٥٠)، وهو أقل قسوة من العقوبة الرئيسية التي بقفزة تبلغ التعذيب (٥٠)، بالمقابل، وبالنسبة إلى الذين يرون أو يتصورون هؤلاء العبيد، فإنّ الآلام التي يتحملونها مجموعة في فكرة واحدة؛ إنّ كل لحظات العبودية تتقلص في تمثيل وحيد يصبح عندئذ أكثر إخافة من فكرة الموت. إنه العقوبة المثل اقتصادياً: إنه العقوبة الأقل بالنسبة إلى من يتلقّاها (فهو بعد الاستعباد لا يستطيع التكرار) وهي في حدّها الأقصى بالنسبة إلى من يتمثلها (يتصورها) «من بين العقوبات، وفي كيفية تطبيقها تبعاً في حدّها الأقصى بالنسبة إلى من يتمثلها (يتصورها) «من بين العقوبات، وفي كيفية تطبيقها تبعاً للجرم، بجب اختيار الوسائل التي توقع في أذهان الناس، الإحساس الأكثر فعالية والأكثر ديومة، وبذات الوقت الأقل قسوة على جسد المجرم، (١٠)»

قاعدة اليقين التام. يجب أن تقترن فكرة الجريمة والفوائد المتوقعة منها بفكرة عقوبة محددة، مع ما يقترن بها من مزعجات محددة تنتج عنها؛ ويجب أن يعتبر الرابط بين الجريمةَ والعقوبـة ضرورياً جداً، وأنْ لا شيء يمكن أنْ يفصمه. هذا العنصر العام، «اليقين» الذي يجب أنْ يعطى فعاليتــه للنظام العقابي يتطلب عدداً من التدابير الدقيقة الواضحة. أنْ تكون القوانين التي تحدد الجرائم وتفرض العقوبات واضحةً تمـام الوضـوح دحتى يستطيـع كل عضـو في المجتمع أنْ يميـز الأفعال الجرمية من الأفعال الفاضلة، (40). أنْ تنشر هذه القوانين، وأنْ تكون في متناول كل فرد؛ لقد انتهى زمن الأعراف الشفهية والعادات، وجاء عصر التشريع المكتوب الـذي يشكـل «البناء المستقر للعقد الاجتهاعي»، نصوص مطبوعة، موضوعة في تصرف الجميع: «المطبعة وحدها يمكنها أنْ تجعل كـل الجمهور، وليس بعض الخاصة حائزين عـلى المجموعـة المقـدسـة للقوانين، (41). فعلى العاهل أن يتخلى عن حقه في العفو، حتى لا تصبح القوة الموجودة في فكرة العقوبة، ضعيفة بفعل الأمل بهذا التدخل: وإذا سمح للناس بأن يروا أنَّ الجريمة يمكن أن يُغفر لصاحبها، وأنَّ القصاص ليس هـو تـابعهـا الضروري، فـإننـا نغــذي فيهم الأمـل يعــدم الاقتصاص. . . فلتكن القوانـين صــارمـة لا تــرحـم وليكن المنفــذون في منتهى الصـــلابـــة، (42). وخصوصاً يجب أنْ لا تفلت جريمة من الوقوع بين يدى أولئك الذين أوكل إليهم أمر العدالة؛ لا شيء يضعف جهاز القوانين مثلُ الأمل باللاعقاب؛ كيف يمكن إقامة رابط دقيق في أذهان المتقاضين، بين الإساءة والعقوبة، إذا جاء حساب الـلااحتمال يفـك هذا الـرابط؟ ألا يتوجب جعل العقاب أكثر إرهاباً بعنفه بمقدار ما هو غير مهاب بفعل ضعف اليقين فيه؟ وبـدلاً من تقليد النظام القديم هكذا، «في القسوة الشديدة يتوجّب أن نكون أكثر يقظة (43). من هنا الفكرة

 <sup>(</sup>٠) نسبة إلى المدرسة الايلية اليونانية (القرن السادس والخامس ق.م.) التي تقول بالاتناهي الكينونة. (م).
 (٠٠) أي أنّ العقوبة الأصلية تكون أسهل إذ تحقّق التعذيب مرة واحدة، ولا تمدّ به طوال الحياة. (م).

القائلة بأنَّ جهاز العدالة بجب أنْ يقترن بجهاز رقابة يأقر مباشرة بأمره، ويستطيع إمَّا منع وقوع الجرائم وإما توقيف فاعليها عند وقوعها؛ فالشرطة والعدالة بجب أن يسيرا معاً كفعلين متكاملين في العملية الواحدة ـ الشرطة تؤمن «فعل المجتمع في كل فرد»، والعدالة «تؤمن حقوق الأفراد ضد المجتمع» (44)؛ وهكذا تتضح كل جريمة وتلاقي العقاب بكل تأكيد. إنما يتوجب فضلاً عن ذلك ألا تبقى الإجراءات سرية، وأنْ تكون الأسباب التي من أجلها جرى الحكم بالإدانة أو بالبراءة معروفة من الجميع، وأنْ يستطيع أي كان معرفة أسباب العقوبة: «على القاضي أن يلفظ حكمه بصوت عال، وأنه يُلزَمُ بأن يذكر في حكمه نص القانون الذي يدين المجرم... وأنْ تكون الإجراءات التي كانت مدفونة بشكل سري في ظلمة المكاتب مفتوحة أمام كل المواطنين يتمون بمصير المحكومين (45).

قاعدة الحقيقة المشتركة: تحت هذا المبدأ الذي يبدو تافهاً جداً يختبيءُ تحوّل مهم جداً. فالنظام القديم للأدلة الشرعية، واستعمال التنكيل، وابتزاز الاعتراف بالقوة، واستخدام التعذيب والجسد والمشهد من أجل استحداث الحقيقة، كانت كلها قد عزلت التطبيق الجزائي عن الأشكال العامة للتبيين والتحقيق: فأنصاف الأدلة تعطى أنصاف حقيقة وأنصاف مجرمين، والعبارات المقتلعة بالإيلام كان لها قيمة التصديق، وكان الافتراض يؤدي إلى درجة في العقوبة. نظام لم يشكل اختلافه وبعده عن النظام العادي للدليل فضيحةً إلَّا من يوم أن احتاجت سلطة العقاب، من أجل بنيتها الذاتية، إلى مناخ من اليقين لا يقبل الدحض؛ كيف يمكن في أفكار النـاس الربط المـطلق بين فكـرة الجريمـة وفكرة العقـوبة، إذا لم يتبـع واقـع العقـوبـة، في جميـع الأحوال، واقع الجرم؟ وأصبح إثبات واقع الجرم، بكل تأكيد، ووفقاً للوسائل الصالحة الساريـة على الجميع، مهمـة أولى. إنَّ التثبُّت من الجريمـة يجب أن يخضع للمعـايير العـامة بكــل حفيقة. والحكم القضائي، في الحيثيات التي يستعملها، وفي الدولة التي يقدمها، يجب أنْ يكون منسجــمأ مع الحكم الخالص. وإذاً لا بدُّ من ترك الأدلَّة الشرعية؛ ولا بـدُّ من رفض التنكيل، ولا بـدُّ من تحقيق كامل من أجل الحصول على حقيقة عادلة، ولا بدّ من محو كل ترابط بين درجات الشك ودرجات العقوبة. كحقيقة رياضية، لا تُقْبَلُ حقيقةُ الجريمة، إلَّا بعد إثباتها كاملةً. ينتج عن ذلك، أنَّ المتهم يجب أن يظل حتى الإثبات النهائي لجـريمته، يُعتــبر بريئـــأ؛ وعلى القــاضي، وهو يقوم بالإثبات، أن يستخدم لا الأشكال المراسمية [الطقوسية]، بل الوسائل العامة، أي هذا العقل المشترك لدى كل النباس، والذي هو أيضاً عقل الفلاسفة وعقل العلماء: «من حيث المبدأ، إني أعتبر القاضي كفيلسوف يسعى إلى اكتشاف حقيقة مفيدة. . . إنَّ فطنته تمكنه من الإمساك بكل الظروف وبكل العلاقات، ومن تقريب أو إبعاد مـا يمكنه من الحكم بســـلامة، (46). والتحقيق كتطبيق للعقل المشترك، يعري النظام القديم الاتهامي، لكي يعتمد النموذج الأكثر مرونة (والمزكى بصورة مزدوجة بالعلم وبالحس السليم المشترك) وهو نظام البحث الواقعي التجريبي. إنَّ القاضي يشبه «الربان الذي يبحر بين الصخور»: «ما هي الأدلة وبأية دلائل يمكن الاكتفاء؟ هذا ما لم يجرؤ أحد، ولا أنا، على تحديده عموماً؛ فالـظروف تخضع لتنـوع لا ينتهي، والأدلة والمؤشرات يجب أن تستخلص من هذه الـظروف، فيجب بالضرورة أن تتنوع المؤشرات

والأدلة الأكثر وضوحاً معها ونسبتها» (47). بعد الآن أصبح التطبيق الجزائي خاضعاً لنظام عام، هو نظام الحقيقة، أو بالأحرى إنه يخضع لنظام معقد تتشابك فيه، من أجل تكون «القناعة الحميمة» لدى القاضي، عناصر متنافرة من البرهان العلمي إلى الحس المشترك مروراً بالحقائق الحسية. إنَّ العدالة الجزائية، إذا كانت قد احتفظت بأشكال تضمن لها الإنصاف فهي تستطيع الآن أن تنفتح على حقائق آتية من كل صوب، شرط أنْ تكون يقينية، ومقررة بصورة جيدة، ومقبولة من الجميع. إنَّ المرسم القضائي لم يعد بذاته يشكل حقيقة موزعة. فقد وُضع ضمن حقل إسناد الأدلة المشتركة. وعندها تعقد رابطة صعبة ولامتناهية، مع تعددية الخطابات العلمية، بحيث لم تعد العدالة الجزائية مستعدة اليوم للسيطرة عليها فإن سيد العدالة لم يعد أبداً سيد حقيقتها.

قاعدة التخصص الأمثل الكي تستطيع نظرية الدلالات الجنزائية أنْ تغطى تماماً كل حقل الـلاشرعيات التي يـراد قصرها وحصرهـا، لا بدّ من تـوصيف كل المخـالفات؛ ويجب تصنيفهـا وجمعها ضمن أنواع لا يفلت منها أية مخالفة. وإذاً لا بدُّ من تقنين يكــون واضحاً وضــوحاً كــافياً لكى يمكن أن يحتوى على كل أنماط المخالفات بشكل واضح. في ظل صمت القانون، لا يجب أنَّ يسقط الأمل باللاعقابية. لا بدُّ من قانون شامل وواضح، يحدد الجرائم، ويثبت العقاب(48). ولكن المقتضى ذاته، مقتضى التغطية الكاملة بواسطة المفاعيل ـ الإشارات للعقوبـة يوجب المضيّ إلى ما هو بعد. ففكرة عقوبة معينة ليس لها القوة نفسها بالنسبة إلى كل الناس؛ الغرامة ليست بذات وقع على الغني، ولا العار لمن سبق وتعرض له، وضرر الجرم وما له من قيمة دلالية [قانونياً] هما واقعتان ليستا متساويتين بالنسبة إلى وضع المخالف؛ فجـريمة النبيــل هي أشدّ ضرراً على المجتمع من جريمة رجل الشارع (49). وأخيراً بما أنَّ العقوبة يفترض بها أنْ تمنع التكرار فإنه من الواجب أن تأخذ في الاعتبار ماهية الطبيعة العميقة للمجرم، والدرجة المفترضة فيها هو فيه من شر، والنوعية الداخلية لإرادته (°): «من بين رجلين ارتكبا ذات السرقة، كيف يكون المحتاج جداً أقل إجراماً، من ذاك الذي يعيش في الرفاه؟ من بين حانثين بـاليمين، من هـو أكثر إجـراماً ذاك الذي شُغِلَ عليه منذ الطفولة، لترسيخ أحاسيس الشرف عنده، أو ذاك الذي ترك على الطبيعة فلم يتلقّ أية تريبة»(50). وبذات الـوقت نرى بـزوغ الحاجـة إلى تصنيف متوازٍ للجـراثـم والعقوبات إلى جانب الحاجة إلى فردنةٍ للعقوبات تتلاءم مع الطباع الفردية عند كـل مجرم. هـذه الفردنة سوف يكون لهـا أثر كبـير على كـل تاريخ الحق الجزائي الحـديث؛ وهنا تجـد تجـذرهـا الأساسي؛ لا شك أنها بحسب نظرية الحق، ووفقاً لمقتضيات التطبيق اليومي، تتعارض تعارضاً جذرياً مع مبدأ التقنين؛ إنما من وجهة اقتصاد سلطة العقاب والتقنيات التي بواسطتها يراد إشاعة علامات العقاب المطابقة تماماً، في كل الجسم الاجتماعي، بدون تجاوز ولا ثغرات، وبدون «بذل» جهد سلطوي غير مفيد، ولكن دون خجل نرى بوضوح أنَّ تقنين النظام /جرائم -عقوبات/، ونمذجة المزدوج/ مجرم ـ عقاب/ يسيران جنبـاً إلى جنب ويستدعى أحــدهما الأخــر. وتبدو الفردنة وكأنها المرمى الأقصى لتقنين ملائم تماماً.

<sup>(\*)</sup> أي الهدف الذاتي لإرادة المخالف من ارتكاب فعلته. (م).

ولكن هذه الفردنة مختلفة تماماً في طبيعتها كنمذجات للعقوبـة الموجـودة في القضاء القـديم. فهذا الأخير ـ وهو حول هذه النقطة كان ينسجم مع المهارسة الإصلاحية المسيحيـة ـ يستخدم من أجل ضبط العقاب، سلسلتين من المتغيرات، متغيرات «النظرف» ومتغيرات «القصد». أي عناصر تتيح توصيف الفعل بذاته. فإنَّ نمذجة العقوبة تدخل في «علم النوايا» بمعناه الـواسع(٥١). ولكن الشيء الذي بدأ يرتسم الآن، هو نُمْذَجة تستنـد إلى المخالف بـالذات، إلى طبيعتـه، وإلى أسلوب حياته وتفكيره، إلى ماضيه، وإلى «نوعية» إرادته لا إلى قصد إرادته. من هنا نلمح الموضع الذي كان لا يزال حيزاً فارغاً، والـذي ستأتي المعرفة النفسانية لتحل فيه محلِّ القضاء القائم على «علم النوايا»، في التطبيق الجزائي. وبالتأكيد، في نهاية القرن الثامن عشر، كنا لا نزال بعيدين يومئذ كل البعد عن هذه اللحظة. فإنَّ الرابط/ تقنين \_ فردنـة/ كان يُبحث عنـه في النهاذج العلمية في تلك الحقبة. ويقدم التاريخ الطبيعي، بدون شبك اللوحة الأكثر ملاءمة لـذلك: تصنيف الأنـواع وفقـاً لتـدرج لا ينقـطع. ويتم السعي إلى تكـوين عـالم، مثـل ليني٠٠ (Linné) للجرائم والعقوبات، بحيث إنَّ كل مخـالفة خـاصة، وإنَّ كـل فردٍ يستحق العقـاب، يَكن أَنْ يقعا، بدون أيِّ تحكّم كيفي تحت وقع قانون عام . «يجب تأليف جدول بكـل أنواع الجرائم الملحوظة في مختلف البلدان. وبالاستناد إلى تعداد الجرائم يتوجب إجراء تقسيم بحسب الأنواع. وأفضل قاعدة في هذا التقسيم تقوم، بحسب رأيي، على فصل الجرائم بحسب الفروقات في موضوعاتها. وهــذا التقسيم يجب أن يكون بحيث إنّ كــل نوع يجب أن يكــون مميزاً عن النوع الآخر، وإنَّ كل جريمة خاصة، إذا نظر إليها من خلال علاقاتها، توضع بين الجريمة التي يجب أن تسبقها والجريمة التي يجب أن تلحقها، وضمن التدرج الأصح؛ ويجب أن يكون هـذا الجدول بحيث يمكن مقارنته بجـدول آخر يتضمن العقـوبـات، وبحيث يستـطيـع هـذان الجدولان التجاوب تماماً فيما بينهما» (52). نظرياً، أو بالأحرى من حيث الحلم، يمكن للتصنيف المزدوج للعقوبات وللجرائم أن يحلّ المشكلة: إذ كيف يمكن تطبيق قوانين ثابتة على أفراد مفردين؟

ولكن بعيداً عن هذا النموذج النظري الوهمي، أخذت تتكون أشكال فَرْدَنةٍ أنتروبولوجية، في ذات الحقبة وبشكل ناقص جداً. في أول الأمر بواسطة مفهوم التكرار، ليس لأن هذا المفهوم كان غير معروف في القوانين الجزائية القديمة (53)، بل لأنه يوشك أنْ يصبح توصيفاً للجانح بالذات من شأنه أن يغيّر العقوبة الصادرة: سنداً لتشريع 1791، كان المكررون يخضعون في جميع الأحوال تقريباً لمضاعفة العقوبة؛ وبحسب قانون فلوريال (Floérial an X) من السنة العاشرة، كانوا يوسمون بحرف «مكرر» (R). وقانون العقوبات لسنة 1810، كان يفرض عليهم إما أقصى العقوبة، أو العقوبة الأعلى مباشرة. ولكن، عبر التكرار، كان المقصود، ليس هو فاعل عمل معين بالقانون، بل الفرد الجانح، إنها الإرادة، نوعاً ما، التي تُظْهِرُ سمتها الجرمية ضمنياً. وبصورة تدريجية، وبقدر ما أصبحت الجرمية، بدلاً من الجريمة، هدف التدخيل العقابي، أخذ

<sup>(\*)</sup> وهو العالم البيولوجي الذي استند إليه فوكو في تحليل النظام المعرفي القديم لفهم علم الحياة، القائم على المدونة التصنيفية للأجناس والأنواع. (م).

التعارض، بين المجرم لأول مرة والمجرم الانتكاسي، يصبح أكثر أهمية. وانطلاقاً من هذا التعارض، وبعد تقويته في كثير من النقاط، أخذ يتشكل في ذات الحقبة مفهوم الجريمة والعاطفية» جريمة لاإرادية، طائشة، مرتبطة بظروف غير اعتيادية، لا تتمتع حتماً بعذر الجنون، ولكن تَعِدُ بأن لا تكون أبداً جريمة اعتياد. لقد سبق لوبليتيه Le Peletier أن لاحظ سنة 1791، بأنَّ تدرِّج العقوبات الدقيق الذي قدمه للجمعية التأسيسية يمكن أن يبعد عن الجريمة الخبيث الذي يتقصد، بدم بارد، عملًا سيئاً، والذي يمكن أن يرتدع من خشية العقاب؛ ولكن هذا التدرِّج، بالمقابل، يبقى عاجزاً غير فاعل ضد الجرائم التي يكون باعثها والأهواء العنيفة، التي لا تُخسبه "ف؛ إلا أنَّ هذا قليل الأهمية، بحيث إنَّ هذه الجرائم لا تنمّ عند مرتكبيها عن أي شر متعمد» (64).

فيا تحقق في ظل أنسنة العقوبات، هو وضع كل هذه القواعد التي تسمع، بل تتطلب «اللطف»، كسياسة محسوبة من قبل سلطة العقاب. ولكنها تستدعي أيضاً نقلة في نقطة ارتكاز هذه السلطة: وهي ألا يكون الجسد هو المقصود، باللعبة الطقسية للآلام المبرِّحة، وبالوسهات البارزة ضمن طقسية التعذيب؛ بل أن يكون الفكر، أو بالأحرى حركة تمثيلات وإشارات تتجول بسرية إنما بضرورة وإثبات في فكر الجميع ليس الجسد هو المقصود، بل النفس كها يقول ما ميلي (Mably): ونرى بوضوح ماذا يجب أنْ نفهم من هذه الكلمة: القرين لتقنية السلطة. فتُستبعد «علوم التشريح» العقابية القديمة (قص، ولكن مع هذا هل نكون قد دخلنا حقاً في عصر العقوبات اللاجسدية؟

\*\*\*

في نقطة الانطلاق، غدا من الممكن وضعُ المشروع السياسي الرامي إلى (تربيع) أي محاصرة اللاشرعيات بكل دقة، وإلى تعميم الوظيفة العقابية وتحديد سلطة العقاب من أجل السيطرة عليها. ومن هنا يُسْتَخلص خطان من أجل موضعة الجريمة والمجرم. من جهة، يقع المجرم المعتبر كعدو للجميع، والذي يكون من مصلحة الجميع ملاحقته، خارج نطاق العقد (الميثاق)، ويفقد اعتباره كمواطن، ويبرز باعتباره، حاملاً معه جزءاً متوحشاً من الطبيعة؛ ويبدو كاليتيم، كالوحش، كالمجنون ربما، كالمريض، ثم قريباً باعتباره «اللاسوي». وبهذه الصيغة يعود في يوم من الأيام ليدخل ضمن الموضوعية العلمية، وضمن «المعالجة» التي تناسبها. من جهة أخرى، نقرض الحاجة إلى قياس من الداخل، لأثبار السلطة العقابية، تكتيكات تدخلية تطان كل المجرمين الحالين والمستقبليين: تنظيم حقل وقائي، وحساب المصالح، تعميم التصورات والإشارات أو الإمارات، وتكوين أفق يقيني وحقيقي، ومواءمة العقوبات مع متغيرات أكثر فأكثر اليق تدعم محارسة العقاب أخذت تتضاعف بعلاقة موضوع ، لا يُنظر فيها إلى الجريمة فقط كواقعة يجب إثباتها وفقاً لقواعد مشتركة، بل وينظر خلالها إلى المجرم كفرد يجب معرفته وفقاً

<sup>(\*)</sup> لا تقدّر النتائج (م).

<sup>(\*\*)</sup> تذكيراً بعلم التشريح القديم في البيولوجيا على طريقة (ليني). (م).

لمعايير خاصة محددة. ونرى أيضاً أن هذه العلاقة الموضوعية لا تنضاف، من الخارج، فوق المهارسة العقابية، كما يفعل الحظر الموضوع على شعار التعذيب بفعل حدود الحساسيّة، أو كما يفعل استجواب عقلاني أو «علمي»، حول ماهية هذا الإنسان الذي يعاقب. وهكذا تتولد عمليات الموضعة ضمن تكتيكات السلطة بالذات وضمن ترتيبات ممارستها.

ومع ذلك، فإنَّ هذين النمطين من الموضعة التي ترتسم مع مشاريع الإصلاح الجزائي يختلفان تماماً أحدهما عن الآخر: من حيث تعاقبهما ومن حيث مفاعيلهما. إنَّ موضعة المجرم الخـارج على القانون، رجل الطبيعة، ما تزال حتى الآن احتمالًا، وخطأ هروبيـًا، حيث تتشابـك موضـوعات النقد السياسي وتصورات المخيال. فكان يجب الانتظار طويلًا حتى يصبح والإنسان الإجرامي، (homo criminalis) موضوعاً محدداً ضمن حقل معرفي. أما النمط الآخر [موضعة الجرم] فقد كانت له مفاعيل أسرع بكثير وحاسمة بمقدار ما كانت ترتبط الموضعة بصورة أكثر مباشرة بإعادة تنظيم السلطة العقابية: بواسطة التقنين، وتعريف الإجرام، تسعير العقوبات، والقواعد الإجرائية، وتحديد دور القضاة. وأيضاً لأن سلطة العقاب كانت تستند إلى خطاب الأيديولوجيين السلاسل والمكونات التي يعد تشكيلها، نوعاً من الوصفة العامة، في كيفية ممارسة السلطة على الناس: اتخاذ «الفكر، كسطح تدوين بالنسبة إلى السلطة، وذلك باستخدام علم الدلالات (السيميولوجيـا) كأداة؛ واخضاع الأجساد عن طريق السيطرة عـلى الأفكار؛ تحليـل التمثيلات، كمبدأ ضمن سياسة جسدية أكثر فعالية من التشريح الطقوسي للتعذيب. فلم يكن فكر الأيديولوجيين مجرد نظرية حول الفرد والمجتمع فقط؛ فقد تطور كتكنولوجيا بيد السلطات الخفيـة الفعالة والاقتصادية كمقابل لما كان عليه الإفراط البذخي لسلطة الملوك. لنستمع أيضاً مرة أخرى إلى سرفان: يجب أن ترتبط فكرتـا الجريمـة والعقاب بقـوة دوإن تتاليـا بدون انقـطاع... فعندما تتوصل إلى زرع سلسلة الأفكار في رأس مواطنيك، عندها تستطيع أن تتبجح بأنك قُدْتَهِم وأنك أصبحت سيدهم. أما المستبد الأحمق فإنه يستطيع أن يرغم عبيداً بواسطة سلاســل الحديد. ولكن السياسي الحق يقيدهم بقوة أكبر بواسطة سلسلة أفكارهم الخاصة؛ فعلى الصعيد الشابت للعقل يـربط أول طرفٍ من أطـراف السلسلة (القيد)؛ رابطٌ تـزداد قوتـه بقدر مـا تَجْهَلُ حبكتُه وبمقدار ما نظنه من صنعنا؛ فيقضم اليأس والزمن روابط الحديد والفولاذ، ولكن الزمن لا يستطيع شيئاً ضد الوحدة المعتادة المألوفة للأفكار، فهو لا يَني يقويها ويشدها أكثر؛ إنه في أوتار المدماغ الرخوة وتسأسس الركيزة التي لا تتزعزع التي عليها تقوم أثبت الامبراطوريات وأقواها (55).

هذه والتقنية الدلالية المعقوبات، هذه والسلطة الأيديولوجية التي سوف تبقى، في جزء منها على الأقل، معلقة، والتي سوف تستبدل بعلم تشريح سياسي جديد، يكون فيه الجسد، من جديد، إنما بشكل مستحدث، هو الشخصية الرئيسية. وهذا التشريح السياسي الجديد الذي يتيح إعادة تلاقي خطّي الموضعة المتفارقين هو الذي أخذ يتشكل في القرن الثامن عشر: الخط الذي يرمي بالمجرم وفي الجانب الأخرى - في جانب طبيعة مضاد للطبيعة، وخط يحاول أنْ يسيطر

على الجنوح بواسطة اقتصاد محسوب للعقوبات. وتدل نظرة عابرة إلى فن العقاب الجديد، على استندال «تقنية الدلالات» العقابية بسياسة للحسد حديدة.

## هوامش ومراجع الفصل الأول

- (1) هكذا لخصت وزارة العدل سنة 1789، الموقف العام المستخلص من دفاتر الظلامات، فيما يتعلّق بالتعذيب. يراجع ي. سيلغان (E. Seligman) بالتعذيب. يراجع ي. سيلغان (La justice sous la Révolution (E. Seligman) بالتعذيب. يراجع على الله المعالم المع
- (2) ج، بتيون دي فيلينوف J. Petion de Villeneuve، خطابات أمام الجمعية التأسيسية، Archieves. (2)
- (3) آ. بوشیه دارجیس Observations sur les lois criminelles ، A. Boucher d'Argis ، ص 1781، ص
- (4) لاشيز Lachèze، خطاب في الجمعية التأسيسية، في حزيران 1791، Archives parlementaires ، المجلد XXVI
- Beccaria ضد بيكاريا Muyart de Vouglans يراجع بشكل خاص النقاش بين مويارت دي فوغلانس *Réfutation du Traité des delits et des peines*, 1766
  - (6) ب. شونو Annales de Normandie P. Chaunu، ص 236، ص 1969، ص 108-107،
    - (7) اي. لروار لادوري E. Le Roy Ladrie ، دوار لادوري
- (8) ن. و. مسوجت على الآلة الكاتبة، ص 326. يبين المؤلف أنَّ منطقة (le pays d'Auge) أطروحة مطبوعة على الآلة الكاتبة، ص 326. يبين المؤلف أنَّ منطقة (le pays d'Auge) عرفت جراثم العنف عشية الثورة الفرنسية بنسبة تقل أربع مرات عن نسبتها في أواخر عهد لويس الرابع عشر. وبوجه عام، تدل الدراسيات التي يشرف عليها بيار شونو Pierre Chaunu حول الإجرامية في نورمانديا Normandie على تصاعد التهريب على حساب العنف. يراجع مقالات ببوتلت B. Boutelet وف. بوشرون V. Bucheron في V. Bucheron في Pierre de وج كل. جيغو 1960 و 1971. وبالنسبة إلى باريس يراجع:
- P. Petrovitch in Crime et criminalité en France aux XVIIe et XVIIIe siècles, 1971.
- وكذلك: J. Tobias, crime and industrial socifty, 1967, p.37 eg.
- P. chaunu, Annales de Normandie, 1971, p.56.
  - (10) توماس فويل بوكستون Parliamentary Delate ، Thomas Fowell Buxton توماس فويل بوكستون (1819 ، 1819
- (11) أي لروا ـلادوري Contrpoint ، E. Le Roy Ladurie ، فارج A. Farge حول أي لروا ـلادوري A. Farge ، فارج 1973 ، هـذا الاتجاه : من سنة 1750 إلى سنة 1755 ، خسة الانتجاه : من سنة 1750 إلى سنة 1755 ، خسة بالماثة من الأحكام المتعلقة بهذا الأمر فرضت الاشغال الشاقة ؛ ولكن 15% من سنة 1775 إلى سنة 1790 ؛ وإن قسوة المحاكم تفاقمت مع الزمن . . . وكان الخطر يتهدد قيباً مفيدة للمجتمع الذي أراد لنفسه التنظيم واحترام الملكية ، (ص 130-142).
- G. Le Trosne, Mémoires sur les vagabonds, 1764, p.4.

(13) يراجع مثلاً:

(9)

(12)

C. Dupaty, Mèmoire justificatif pour trois hommes condamnés à la roue, 1786, p.247.

- 2 août من الله بتاريخ Chambre de la Tournelle في خطاب إلى الملك بتاريخ 1768 (14) مذكور في Arlette Farge ، ص 66.
  - (15) ب. شونو، Annales de Normandie، ص 1966، ص
  - (16) التعبير مأخوذ عن ن. و. موجنس N. W. Mogensen، م.م.
    - Archives parlementaires (17)، ص 344، ص 344،
- (18) حول هذا الموضوع تمكن العودة، الى مراجع منها، س لينغت S. Linguet عكن العودة، الى مراجع منها، س لينغت الموضوع تمكن العودة، الى مراجع منها، المحكم. 1764، أو إلى آ. بسوشسيسه دارجيس A. Boucher d'Argis، أو إلى آ. بسوشسيسه دارجيس 1764، A. Boucher d'Argis.
  - (19) حول هذا الانتقاد (للتجاوز في السلطة) وسوء توزيعها داخل الجهاز القضائي، يراجع بشكل خاص:

C. Dupaty, Lettres sur la Procédure criminelle, 1788.

P.L. de Lacrettelle, Dissertation sur le ministère public, in Discours sur le préjugé des peines infamantes, 1784.

G. Target, L'Esprit des cahiers présentés aux Etats généraux, 1789.

(20) يراجع ن. برغاس N. Bergasse، في شنأن السلطة القضائية: يتوجّب، بمعزل عن أي نوع من النشاط ضد النظام السياسي للدولة، وبمعزل عن كل تأثير على الإرادات التي تتضافر لتشكيل هذا النظام أو الإبقاء عليه، أنْ تمتلك من أجل حماية كل الأفراد وكل الحقوق، قوة ما فوقها قوة من أجل الدفاع ومن أجل النجدة، وبحيث تصبح عديمة القوة إطلاقاً عندما يتغير هدفها، أو عندما يحاول البعض استخدامها من أجل الظلم.

Rapport á la constituante sur le pouvoir judiciaire, 1789, p.11-12.

Le Trosne, Mémoire sur les vagabonds, 1764, p.4. (21)

J.M. Bercé, croquant et un-pieds, 1974, p.161. (22)

(23) يراجع:

O. Festy, Les Délits ruraux et leur répression sous la Révolution et le Consulat, 1956.

M. Agulhon, La vie sociale en Provence (1970).

- (24) ب. كـولكوهـون P. Colquhoun، P. Colquhoun، تـرجمـة 1807، جلد I. في الصفحات 1805، 1807، جلد I. في الصفحات 1805، 1807، و 292-339، على المنابكات.
  - 25) م.ن. ص 297-298.
  - e (26) ج. لوتروسن Mémoire sur les vagabonds ، G. LeTrosne ، ص ص 8، 50، 54، 62-61.
    - ج. لو تروسن، Vues sur la justice criminelle، ص 31، 37، من 106-103.
- (28) ج. ج. روسو J.J. Rousseau، المعقد الاجتهاعي II، فصل 7، يجب أنْ نذكر أن هذك الأفكار عند روسو كانت قد استخدمت في والجمعية التأسيسية، من قبل بعض النواب الذين أردوا، إقامة نظام عقوبات شديد الصرامة. ومن الغريب أنَّ مبادىء العقد Contrat مكن استخدامها لدعم التناسب القديم في فظاعة كل من الجريمة والعقاب. وإن الحياية المتوجبة للمواطنين تتطلب قياس العقوبات مع بشاعة الجراثم، وبالتالي عدم التضحية، باسم الإنسانية بالإنسانية ذاتها». (موجيس دي روكفو Mougins de Roquefort الذي أورد المقطع المذكور في العقد الاجتهاعي وخطاب في الجمعية التأسيسية، «XXVI» من 637». مجلد XXVI» من 637).
  - Beccaria ، في Des délits et des peines ، طبعة 1856 ، ص 87
- (30) ب. ل. دي لاكريتل P.L. de Lacretelle، P.L. de Lacretelle، من الاكريتل (30) من 1784.

(38)

- (31) م.ن. ص 131.
- آ. دوبورت A. Duport في الجمعية التأسيسية، بتاريخ 22 كانون الأول A. Duport في أواخر (32) من حطاب في الجمعية التأسيسية، بتاريخ 22 كانون الأول القترحة في أواخر الله الهمات المتنوعة المقترحة في أواخر الله اللهمات المتنوعة المقترحة في أواخر القون الثامن عشر من قبل الجمعيات والأكاديميات العلمية: كيف العمل وبجيث يتواءم لطف التحقيق والعقوبات مع التأكيد على قصاص سريع وغوذجي وبحيث يجد المجتمع المدني الأمن الأمثل الممكن من أجل الحرية والإنسانية، (Marat في Société économique de Berne)، وردِّ Marat في دانوسائل من أجل تلطيف شدة القوانين الجزائية في فرنسا دون الاضرار بالأمن العام، 1780، وكان المجلون هم بريسو Brissot وبرناردي Bernardi وإن شدة قسوة القوانين تعمل على تقليص عدد وضخامة الجرائم في أمة منحيطة؟ (Bernardi والمجلي كان ايمار (Eymar)
- La ، (Locré) في لــوكــري ، Observations sur le projet du code pénal ، G. Target ، في لــوكــري (كا)، المحادث . خيلا XXIX ، ص 7-8. ونجده شكل مقلوب عند كانتُ.
  - .21 ص II ، 1790 ، Des lois pénales ، C.E. de Pastoret ، ص 31 مس (34)
  - (35) ج. فيلانجبري G. Filangieri، روحة 1786، مجلد 4، ص 214.
    - .87 مي 1856 ، Des delits et des peines Beccaria بيكاريا (36)
- آ. بارناف A. Barnave، «Discours à la constituante»، (A. Barnave) ولا يسرى المجتمع في العقوبات التي يفرضها التلذذ البربري في إيلام كائن بشري؛ إنه يرى فيها الاحتراس الضروري من أجل استباق جرائم مماثلة، من أجل تجنيب المجتمع الأذى من مؤامرة قد تتهدده، (Archives parlementaires ، مجلد XXVII ، من أجل تجنيب المجتمع الأذى من مؤامرة قد تتهدده، (26, 1791 juin ، ص 9).
- Beccaria, Traité des délits et des peines, p.89.
  - . 87 من Des délits de des peines ، Beccaria بيكاريا (39)
  - . 24 ص 24، Théorie des lois criminelles (J.B. Brissot) ج. ب. بريسو 1781، مجلد 1، ص 24
    - .26 مر Des délits et des peines ، بيكاريا ، (41)
- (42) بيكاريا، م.ن. وأيضاً بريسو: وإذا كان العضو عادلاً، فإنَّ القانون يكون سيشاً، فحيث يكون التشريع جيداً، يشكل العفو جرائم ضد القانون؛ (200 Théorie des lois criminelles، مجلد 1، م 200).
- (43) ج. دي مابلي، De la législation, Œuvres complètes، جلد IX، ص 327 يراجع أيضاً فاتىل ج. دي مابلي، IX، ص 327 يراجع أيضاً فاتىل (43) : (إن ما يضبط الناس ضمن نطاق الواجب ليس فظاعة العقوبات بقدر ما هو صحة ودقة فرضها) (186، Le Droit des gens)
- Archives parlementaires «Discours à la constituante» ، A. Duport ، ص 45 مجلد (44)
  - . 348 ص IX بجلد De la législation, Œuvres complètes ، G. de Mably بجلد (45)
- ج. سينيسو دي كسوريفسون G. Seigneux de Correvon، (46) ج. سينيسو دي كسوريفسون (46)
  - observations de jurisprudence criminelle ، P. Risi برجمة 1758، ص 53.
- Nécessité d'une réforme de ، S. Linguet حول هذا الطرح يراجع، من بين مراجع كثيرة، س لينغت l'administration de la justice criminelle, 1766, p.8.
  - . 144 م. Discours sur les peines infamantes ، P.L. de Lacretelle ب. ل. لاكروتل (49)
    - .34 ص ،1780 , Plan de législation criminelle ، J. P. Marat ، ص ،34 ص .50

- (51) حول السمة غير المقرونة في الكازويتيك والمحاسبة على النية، يراجع:
- P. Cariou, Les Idéalités casuistiques (Thése dactylographiée).
- P.L. de Lacretelle, Réflexions sur la législation pénale, in Discours sur les peines infamantes, 1784, p.351-352.
- (53) بخلاف ما قاله كارنو Carnot أو ف. هيلي F. Helie وشوفو Chauveau كان التكرار معاقباً بوضوح في العديد من قوانين والنظام القديم، (Ancien Régime). صرحت الإرادة الملكية لسنة 1549 بالن الشقي الذي يعاود هو وكائن كريه، خائن وشديد الضرر للشيء العام،؛ وكان مكررو التدنيس والسرقة والتشرد إلخ، عرضة لعقوبات خصوصية.
- (54) لوبلتيه دي سان فارجـو Le Peletier de Saint-Fargeau ما يكن اعتباره أول دفاع عن جريمة خاطفيه. وكانت ص 322-321. في السنة التالية ألقى بيلارت Bellart ما يكن اعتباره أول دفاع عن جريمة خاطفيه. وكانت قضية غراس Gras، يراجم Annales du barreau moderne. علد III) ص 34.
- رة. (55) ج.م. سرفان J.M. Servan با Dicsours sur l'administration de la justice criminelle. ص 35.

## الفصل الثاني

## تلطيف العقوبات

يجب على فنّ العقاب أن يرتكز إذاً على تكنولوجيا كاملة للتصوّر. ولا ينجع المشروع إلا إذا دون في ميكانيك طبيعي. «شبيهة بتجاذب الأجسام، هناك قوة سرية تدفعنا دائماً نحو راحتنا. هذه النزعة لا تتداعى إلا بفعل الحواجز التي تفرضها القوانين. إنْ كل الأعمال المتنوعة التي يقوم بها الإنسان هي من آثار هذا الميل الداخلي». إنَّ العثور على عقاب ملائم للجريمة يعني العثور على الأذى الذي تكون فكرته بحيث تجعل، وبصورة نهائية، فكرة العمل السيء عارية من الإغراء. إنه فنَّ الطاقات التي تتضارب، وفن الصور التي تتداعى، إنه حبك لعلاقات مستقرة تتحدى الزمن: المطلوب تكوين مزدوجات تصور ذات قيم متعارضة، وإقامة فوارق كمية بين القوى المتواجدة، ووضع لعبة علامات حواجز تستطيع إخضاع حركة القوى لعلاقة سلطوية. «أنْ تكون فكرة التعذيب حاضرةً دائماً في قلب الإنسان الضعيف وأنْ تهيمن على الشعور الذي يدفعه إلى الجريمة» (أن هذه العلامات ـ الحواجز يجب أنْ تشكل مستودع العقوبات الجديد، كما كانت مظاهر الانتقام تنتظم التعذيبات القديمة. ولكن هذه العلامات ـ الحواجز، لكي تعمل يجب أنْ تخضع لعدة شروط.

1 - البعد ما أمكن عن التعسف. صحيح أنَّ المجتمع هو الذي يعرِّفُ تبعاً لمصالحه الخاصة، ما يجب أن يعتبر كجريمة: «فالجريمة ليست إذاً طبيعية. ولكن إذا أردنا للعقوبة أنْ تمثل أمام الذهن بدون صعوبة منذ اللحظة التي يتم فيها التفكير بالجريمة، فمن الواجب أنْ يكون الرابط بينها هو الأكثر مباشرة ما أمكن: رابط مشابهة، ورابط مماثلة، ورابط جوار. فيجب أنْ تعطى العقوبة كل المطابقة الممكنة مع طبيعة الجرم، حتى تستبعد الخشية من العقوبة الفكر من الطريق التي يقوده فيها تصور جريمة مربحة (أن العقوبة المثلى تكون شفافة بالنسبة إلى الجريمة التي تعاقب تعاقبها؛ وهكذا تكون في نظر من يتأملها، وبشكل لا يخطىء، علامة الجريمة التي تعاقب وبالنسبة إلى الذي يحلم بالجريمة، يُوقظ بجردُ التفكير في السوء العلامة العقابية. إنها (العقوبة)

مكسبٌ بالنسبة إلى استقرارية العلاقة، ومكسب بالنسبة إلى حساب النِسَبِ بين الجريمة والعقاب وبالنسبة إلى القراءة الكمية للمصالح؛ وهي مكسب أيضاً لأنها حين تأخذ شكل التتمة الطبيعية، فإنَّ العقوبة لا تبدو وكأنها الأثر الاعتباطي لسلطةٍ بشرية: «إن استخراج الجرم من العقوبة، هو أفضل وسيلة لجعل العقوبة مُناسِبَة للجريمة. فإذا كان هنا انتصار العدالة، فهو أيضاً انتصار الحرية، إذ عندئذ لا تأتي العقوبات من إرادة المشترع، بل من طبيعة الأشياء، فلا نعود نرى الإنسان يجارس عنفاً على الإنسان»<sup>(3)</sup>. في العقوبة التماثلية تختفي السلطة التي تعاقب.

بالنسبة إلى العقوبات التي تبدو طبيعية بحكم التأسيس، والتي تمشل في شكلها مضمون الجريمة، اقترح المصلحون سلسلة منها، فاقترح قرماي (Vermeil) مثلاً: «إنَّ الذين يسيئون استعمال الحرية العامة، يحرمون من حريتهم؛ وتُنتزع الحقوق المدنية من الدين أساءوا استعمال نعم القانون وامتيازات الوظائف العامة؛ ويعاقب بالغرامة الابتزاز والمراباة؛ وتعاقب السرقة بالمصادرة؛ وبالتعزير [الإذلال] جرائم «الأمجاد الزائفة»؛ والموت للقتل؛ والحرق لمن يضرم النار. أمّا من يسمم غيرة، فيقدم له الجلاد كأساً ويرمي بسائلها على وجهه، لكي يذله ببشاعة جرمه بأن يقدم له صورتها، ثم يقلبه بعدها في مرجل عملوء بالماء الغالي» أحلام بحردة؟ ربما. ولكن مبدأ الاتصال الرمزي، يبدو واضحاً أيضاً عند لوبلتيه (المورية عندما قدم سنة 1791، التشريع الجنائي الجديد: «لا بدً من وجود علاقات دقيقة بين طبيعة الجرم وطبيعة العقوبة»؛ فالشخص الذي كان مفترساً في جريمته يتلقى آلاماً جسدية؛ والشخص العديم النشاط يجبر على العمل الشاق؛ والشخص الحقير يتلقى عقوبة مشينة.

ورغم الفظاعات التي تذكر تماماً بالتعذيب السائد في والنظام القديم، فإن آلية مختلفة تعمل في هذه العقوبات التهاثلية. لا تقابَلُ الفظاعة بالفظاعة ضمن مبارزة على السلطة؛ لقد زالت تناظرية الانتقام، ولم تبق إلا شفافية الدال على ما يدل عليه؛ فالمطلوب فوق مسرح العقوبات، هو إقامة علاقة تعقلها الحواس مباشرة ويمكنها أنْ تؤدي إلى حساب بسيط. نوع من الجهالية العقلانية للعقوبة. وليس في الفنون الجميلة فقط يجب اتباع الطبيعة بأمانة؛ إن المؤسسات السياسية، على الأقل تلك التي تتسم بالحكمة وفيها عناصر الاستمرار والبقاء، تقوم على الطبيعة، "6). فَلْيَنْبَثق العقابُ عن الجريمة؛ وليكن القانون وكأن له مظهر ضرورة الشيء، ولتعمل السلطة وهي تتقنع بقناع القوة اللطيفة في الطبيعة.

2 ـ إن لعبة العلامات هذه يجب أنْ تتجاوز أوَّالية [ميكانيك] القوى: وذلك بتقليص الرغبة التي تجعل الجريمة جذابة، وتنمية المنفعة التي تجعل العقوبة مريعة؛ وقلب رابطة الزخومات، والعمل بحيث يبدو تصور تمثيل العقوبة ومضراتها أكثر تأجّجاً من تمثيل الجريمة وما فيها من ملذات. وإذاً، فهناك ميكانيك خالص، في المصلحة، وفي حركتها، وفي الكيفية التي يتم تمثيلها بها وبحيوية هذا التمثيل. «يجب أنْ يكون المشترع مهندساً بارعاً يعرف في آن معاً كيف يستعمل كل القوى التي يحكن أن تهدمه، (7).

هناك عدة وسائل: منها «الذهاب مباشرة إلى مصدر الشر»(8). تحطيم الحافز الـذي يحيى الذي

الجريمة. إبطال قوة المصلحة التي تولّد هذا التصور، وراء جرائم التسكّع، هناك الكسل؛ فهو الذي تجب محاربته. «لا نَجاحَ من وراء حبس الشحاذين في السجون الموبوءة التي هي أقسرب إلى المواخير» بل يجب إكراههم على العمل. «إنَّ استخدامهم، هو أفضل وسيلة لمعاقبتهم» (9). وضد الموى الشرير، هناك العادة الصالحة؛ ضد القوة قوة أخرى، ولكن الأمر يتعلق بقوة الحساسية وبالموى، لا بقوى السلطة وأسلحتها. «ألا يتوجّب استخلاص كل العقوبات من هذا المبدأ البسيط جداً، والناجع جداً والمعروف من قبل ألا وهو اختيارها مما هو الأكثر احباطاً للهوى الذي أدى إلى الجريمة المرتكبة؟ (١٥٠).

إنه تحريك القوة التي دفعت إلى الجرم وجعلها تعمل ضد ذاتها. وتقسيم المصلحة، واستخدامها لجعل العقوبة مرهوبة؛ يجب أن تثير العقوبة هذه المصلحة وتحفزها أكثر مما تستطيع الخطيئة أن تتملقها. إذا كان الصلف قد حمل على الجريمة، فيجب إذلاله، وإحباطه بالعقوبة. وفعالية العقوبات الشائنة، إنما تقوم بارتكازها على الغرور الذي كان في أصل الجريمة. ويتباهى المتعصبون بآرائهم وبالتعذيب الذي يعانونه في سبيلها. فلنقابل إذا التعصب بالعناد الصلفي الذي يدعمه: «العمل على قمعه بالتهزؤ وبالتخجيل؛ إذا جرى تحقير الغرور التكبري لدى المتعصبين أمام جهور كبير من المشاهدين، فمن المتوقع حصول مفاعيل حسنة من هذه العقوبة». ولا يفيد في شيء، بالعكس، أن نفرض عليهم آلاماً جسدية (11).

يجب إذكاء منفعة مفيدة وفاضلة، تثبت الجريمة مقدار ضعفها. إنَّ الإحساس باحترام الملكية ـ ملكية الثروات وأيضاً ملكية الشرف، والحرية والحياة ـ هو أمر فقده المجرم عندما يسرق، أو يفتري، أو يسلب أو يقتل. وإذا لا بد من إعادة تعليمه إياه. ويُبُدأ بتعليمه الأمر من أجله هو: فنجعله يلمس ويتحسّس معنى فقد التحكم الحر بممتلكاته، وبشرفه، وبوقته وبجسمه، حتى يحترم بدوره هذا التحكم عند الآخرين (12). فالعقوبة التي تشكل علامات مستقرة وسهلة القواءة، يجب أيضاً أن تعيد تركيب وتكوين اقتصاد المصالح ودينامية الأهواء.

3 - هناك بالتالي فائدة من جدولة زمنية. فالعقوبة تغير، وتبدل، وتضع علامات، وتقيم عقبات. ما هو إذاً نفعها إذا توجّب أن تكون نهائية؟ إنَّ العقوبة التي ليس لها حدّ تكون متناقضة: وكل الضغوطات التي تفرضها على المحكوم، والتي، بعد عودته إلى الفضيلة، لا تفيده، لن تكون إلا تعذيباً؛ والجهد المبذول من أجل إصلاحه يصبح عقوبة وكلفة مهدورتين من جانب المجتمع. وإذا وجد أشخاص لا أمل بإصلاحهم، فمن الواجب العزم على القضاء عليهم. ولكن بالنسبة إلى كل الأخرين لا تعمل العقوبات إلا إذا اكتملت. وهذا التحليل قبل به أعضاء الجمعية التأسيسية: نص قانون 1791 على الموت للخونة والقتلة. أما بقية العقوبات فيجب أن يكون لها حد (والحد الأقصى هو عشرون سنة).

ولكن بشكل خاص يجب دمج دور المدة في اقتصاد العقوبة. وقد أوشك التعذيب في عنفه أن يصل إلى هذه النتيجة: كلما ازدادت خطورة الجريمة، كلما قصرت مدة عقوبتها. وكانت المدة داخلةً في النظام القديم للعقوبات: أيام على عمود التشهير، سنوات الإبعاد، ساعات للنزع فوق الدولاب. فذلك كان وقت محنة، لا وقت تحول مدروس. فالمدة يجب أنْ تتيح الآن حدوث الفعل الخاص للعقوبة: «فالتتابع المستمر للحرمان الشاق، إذ يجنبُ البشرية فظاعات التنكيل فإنه يؤثر في المجرم أكثر بكثير من لحظة عابرة من الألم... وهو يجدد بدون توقف في أعين الشعب، الشاهدِ على ذلك، ذكرى القوانين الانتقامية ويحيي كل حين رعباً خلاصياً»(١١)، إن الزمن هو العامل المنفذ للعقوبة.

ولكن الأوالية الهشة التي [تتحرك بموجبها] الأهواء لا يسعها أن تكبح هذه الأهواء بذات الشكل ولا بذات الشدة، بمقدار ما تتقوم وتستقيم. فمن المستحسن أن تخفّف العقوبة حسب نتائجها. ومع كونها بهذا المعنى، وهي أنها محدّدة بالنسبة للجميع، بذات الكيفية، وبفعل القانون؛ إلا أن أواليتها الداخلية يجب أن تكون قبابلة للتغيير. فقد اقترح لموبلتيه في مشروعه أمام الجمعية التأسيسية، عقوبات ذات زخم متناقص: فالمحكوم بأقصى عقوبة لا يوضع في الزنزانة (سلاسل في رجليه وفي يديه، ظلمة، عزلة، خبز وماء) إلا في مرحلة أولى؛ ويمكنه أن يشتغل يومين ثم ثلاثة أيام في الأسبوع؛ وعندما يمضي ثلثي عقوبته، يمكن الانتقال به إلى نظام والتضييق» (زنزانة مضاءة، سلسلة حول خصره، عمل انفرادي طوال خسة أيام في الأسبوع، وبصورة جماعية في اليومين الباقيين: وهذا العمل يكون مأجوراً فيتيح له تحسين وضعه العادي). وأخيراً عندما يقترب من نهاية حكمه يمكن أن ينقل إلى نظام السجن: «فيستطيع في كل الأيام الاجتماع إلى المساجين الأخرين في عمل مشترك. وإذا فَضَلَ هو العمل الانفرادي فله ذلك. ويكون طعامه من نتاج عمله» (١٠٠٠).

4 ـ من جهة المحكوم عليه، تكون العقوبة نوعاً من أوالية العلامات والمصالح والمدة. ولكن المجرم ليس هو إلا أُحَدَ أهداف العقوبة. فهذه الأخيرة تستهدف بشكل خاص الأخرين: وكل المجرمين المحتملين. ويجب على هذه العلامات ـ العقبـات التي نحفرهـا شيئاً فشيئًا في تصور المحكوم، أن تشيع عندها بسرعة وعلى نطاق واسع؛ ويجب أنْ تُكون مقبولـةً ويُعاد تـوزيعُها من قبل الجميع. ولْتشكِّلْ الخطابُ الـذي يوجهـ، كلُّ واحـد إلى كل النـاس، وبه يمتنـع الجميع عن الجريمة \_ إنها العملة الجيدة التي تحل في الأذهان على المكسب الكاذب من الجريمة. من أجل هذا، يجب أن تكون العقوبة في نظر الناس، لا أمراً طبيعياً فقط، بل مفيداً، بجب أن تكون بحيث يستطيع كل فرد أن يقرأ فيها مكسبه الخاص. فلا حاجة لهذه العقوبات الفاقعة، إنمـا غير المجدية. ولا لزوم للعقوبات السرية، كذلك؛ ولكن يجب أنْ تكون العقوبات بحيث ترى وكأنها تعويض يدفعه المجرم لكل من مواطنيه، من أجل الجريمة التي أضرَّت بهم جميعاً: عقوبات «تقع بدون انقطاع تحت أعين المواطنين»، وتظهر وتبرز المنفعة العامة للحركات المشتركة والحاصة»<sup>(15)</sup>. فالحالة المثلى هي أنْ يظهر المحكوم عليه كنوع من الملكية ذات المدخول: عبد موضوع في خدمة الجميع. فلهاذا يقضي المجتمع على حياةٍ وعلى جسم يمكنه تملكه؟ من الأفيد استخدامه المنفعة الدولة في عبودية يتسع ويضيق امتدادها بحسب طبيعة جريمته»؛ إن فرنسا فيها الكثير من الطرقات غير المطروقة التي تحد من التجارة؛ واللصوص الذين بدورهم يقفـون بأنفسهم حــاجزاً في وجمه التجول الحر للبضائع، ليس عليهم إلّا أنّ يعيدوا بنماء الطرق. أكثرُ عبرةً من الموت وأفصح يكون «حال الرجل، الموجود تحت الأعين دائها، والذي حرِمَ من حريته، والذي أجبر على استخدام بقية حياته من أجل إصلاح الضرر الذي تسبب به للمجتمع»(16).

ووفقاً للنظام القديم، كان جسد المحكومين يتحوّل إلى ملكية الملك، فيطبعه العاهل بجسمه ويصب عليه مفاعيل سلطته. أما الأن فيصبح بصورة أولى ملكية اجتهاعية، وموضوع تملك جماعي ومفيد. من هنا إنَّ المصلحين كانوا قد اقترحوا دائهاً الأشغال العامة، كأفضل عقوبة عمكنة؛ وقد تبعتهم في ذلك «دفاتر الظلامات» cahiers de doléances: «فليعمل المحكومون، بكل عقوبة تقل عن عقوبة الموت، في الأشغال العامة في البلاد، وقتاً يتناسب مع جريمتهم» (11) وعبارة «أشغال عامة» تعني شيئين: فائدة جماعية من عقوبة المحكوم، وصفة مرئية للعقوبة يمكن التحكم بها. وهكذا يدفع المحكوم مرتين: بالعمل الذي يقدمه وبالدلالات التي يحدثها. في قلب المجتمع، وفوق الساحات العامة أو الطرقات الكبرى، يشكل المحكوم بؤرة منافع ودلالات. فهو ظاهرياً، إنما يخدم كل فرد؛ ولكنه بذات الوقت يوحي إلى أفكار الجميع الدالة جريمة عقوبة»: وتلك هي فائدة ثانية، تكون أخلاقية خالصة، ولكن أكثر واقعية بكثير.

5 ـ من هنا كان اقتصاد عالم كامل في الدعاية الإعلانية. في التعذيب الجسماني كان الإرهاب هـو حامـل المثال [العـبرة]: ترهيب جسـدي، تـرويـع جمـاعي، صـور يجب أن تُحْفَرَ في ذاكـرة المشاهدين، كالوسمة على الخد أو على كتف المحكوم. أما الآن فدعامة العبرة هي الدرس، والخطاب، والعلامة المقروءة، والإخراج المسرحى واللوحاتي للأخلاقيات العامة. إنَّ الأمر لم يعد هنا يتعلَّق بترميم مرعب يدعم الاحتفال بالعقوبة، بل إعادة تنشيط «القانون»، والتقوية الجماعية للرابط بـين فكرة الجـريمة وفكـرة العقوبـة. في العقوبـة، بدلًا من رؤيـة حضور العـاهل، تُقْـراً القوانين بذاتها، فقد قَرَنَتْ هذه القوانين مطلق جريمة بعقابها المعين، فحالما تُرْتَكُبُ الجريمة، ودون إضاعة الوقت، يأتي العقاب، مُعْمِلًا خطابَ القانون، ومبيِّناً أنَّ القانون، الذي يربط بـين الأفكار، يربطُ أيضاً الوقائع. فـالارتباط، الحـَالُّ الفوري في النصّ، يجب أن يكـون هو ذاتـه في الأفعال. «تأملوا هذه اللحظات الأولى، حيث ينتشر خبر عمل ما مربع في مدننا وفي أزيافنا؛ يشبه المواطنون رجالًا يرون الصاعقة تسقط بالقــرب منهم؛ كـلّ منهم يُصــاب بـالحنق وبالارتياع. . . تلك هي لحظة الاقتصاص للجريمة: لا تتركوه يفر؛ أسرعوا في إفحامه ومحاكمته. أنصبوا المشانق، والمِحْرقات، جرّوا المجرم إلى الساحات العامة، نادوا الشعب بالصراخ العالى؛ وعندها تسمعونه يصفق لإعلان أحكامكم، كما يصفّق لإعلان السِّلْم والحرية؛ وتسرونه يـتراكض لرؤية هذه المشاهد الرهيبة كما يتراكض لانتصار القوانين»(١٤). إنَّ العقاب العام هو الاحتفال بإعادة ترميز فورية.

فيعاد تكوين القانون، يستعيد مكانه إلى جانب الجريمة التي خرقته، وبالمقابل فُصل المجرم عن المجتمع. يتركه. ولكن لا يحدث هذا في إطار هذه الأعياد الملتبسة التي كانت تقع في والنظام القديم، حيث كان الشعب مقضياً عليه أن ينال نصيبه إما من الجريمة أو من التنفيذ، إنما ضمن احتفال مأتمي. فالمجتمع الذي استرد قوانينه [عبر القصاص] فَقَد أحد المواطنين اللذين خرقوا هذه المعاناة المزدوجة: فقد أمكن خرقوا هذه المعاناة المزدوجة:

تجاهل القانون، وإنه قد كانت هناك ضرورة للتخلّي عن مواطن. وأقرنوا التعذيب بالجهاز الأكثر كآبةً والأكثر تحريكاً للعاطفة؛ وليكن هذا اليوم الرهيب، بالنسبة إلى الوطن يوم حداد؛ ولِيرْتَسِمْ الحزنُ العام، في كل مكان، بحروفٍ كبيرة. . . وليقم القاضي المجلل بلبس الجداد بإعلان الجريمة إلى الشعب وبالحاجة المؤسفة إلى انتقام قانوني . ولتؤدّ هذه المشاهدُ المتنوعة في هذه التراجيديا إلى التأثير في كل الحواس، وإلى تحريك كل المشاعر الرقيقة والشريفة (١٠).

جداد يجب أن يكون معناه واضحاً للجميع؛ ويجب أن يتكلم كل عنصر من طقوسه وأن يحكي الجريمة، وأن يُذكر بالقانون، وأن يبين الحاجة إلى العقاب، وأن يبرّر تدبيره. يجب الإكثار من نشر الإعلانات واللافتات، والمؤشرات، والرموز، حتى يستطيع كل فردٍ أن يطلع على مدلولاتها. إن الإعلان عن العقوبة لا يجب أن ينشر أثراً جسدياً مرهباً؛ بل يجب أن يفتح كتاباً للقراءة. واقترح لوبليّه أن يتاح للشعب، مرة في الشهر، زيارة المحكومين في «محابسهم المؤلمة»: فيقرأ بالخط الكبير، فوق عتبة باب الزنزانة، اسم الجاني، والجريمة والحكم (20). وتخيل بيكسون بعد ذلك بسنوات، في المظهر الساذج العسكري للاحتفالات الامبراطورية، لوحة تضم الشعائر العقابية: «يقاد المحكوم بالإعدام إلى المشنقة في عربة، مغطاة أو مدهونة بالسواد الموشى بالأحمر؛ فإذا كان خائناً فهو يُلبّش قميصاً أحمر يُدون عليه، من أمام ومن خلف كلمة «خائن»؛ وإذا كان قاتلاً لأبريه، فإن رأسه يُغطى بمنديل أسود، وعلى قميصه تطرز خناجر أو أدوات الموت التي استعملها؛ وإذا كان قد سمّم، فإنَّ قميصه الأحمر يوشى بالأفاعي وبحيوانات سامة أخرى» أنها.

هـذا الدرس المقروء الواضح، وهذا الـترميـز الـطقـوسي، يجب تكـراره مـا أمكن؛ ولتكن العقوبات مدرسة بدلًا من أن تكون عيداً؛ كتاباً مفتوحاً دائهاً بدلًا من أن تكون احتفالًا. والمدة التي تجعل العقاب فعَّالًا بالنسبة إلى الجاني مفيدةً أيضاً بالنسبة إلى المشــاهدين. ومن الــواجب أنْ يستطيعوا في كل لحظة العودة إلى المصطلح الدائم للجريمة وللعقاب. فالعقوبة السرية هي عقوبة نصف ضائعة. من الواجب أنْ يستطيع الأطفال المجيء إلى مكان تنفيذها؛ حيث يعقدون صفوف دروسهم المدنية. والرجال الناضجون يستعيدون بصورة دوريةٍ تعلم القـوانين. علينــا أنْ نتصور أماكن تنفيذ العقوبات وكحديقة للقوانين، ترتادها العائلات نهار الأحد. وأتمني، من وقت لآخر، وبعد إعداد العقول بخطاب معقلن حول المحافظة على النظام الاجتماعي، وحول فـوائد العقوبات، قيادة الشبان، بل وحتى الرجال إلى المناجم، وإلى الأشغال [العامة]، ليتأملوا المصير البشع الذي ينتظر المحكومين بالإبعاد. إنَّ هذه الحِجَّات تكون أكثر فائدةً من الحِجَّات التي يقرر بها جميع الأتراك إلى مكّة (22). واعتبر لوبلّته أنَّ هذه الرؤية للعقوبات كانت أحد المبادىء الأساسية في القانون الجزائي الجديد: (غالباً، وبأوقاتِ محددةٍ، يجب أنْ يحملَ حضور الشعب العارَ إلى جبين المجرم، وحضور المجرم في الحالة الموجعة التي إليها قادته جريمته يجب أنْ ينقل إلى روح الشعب تعليماً مفيداً (<sup>23)</sup>. والمجرم قبل أن يُعتبر هَـذَفَ علْم ، يجب أن يُعـامـل كعنصر تثقيف. بعد زيارة الرحمة من أجل مقاسمة المساجين آلامهم ـ وقد ابتكرها القرن السابع عشر، أو نقلها عن غيره \_ تم تخيُّل هذه الزيارات يقوم بها أطفال جاءوا ليتعلموا كيف تَطبق نعمة

القانون على الجريمة: درس حيُّ في متحف النظام.

6 ـ عندها يمكن أنَّ ينعكس في المجتمع خطاب الجريمة التقليدي وهذا هـ والهمُ الكبيرُ عنـ د صانعي القوانين في القرن الثامن عشر: كيف يمكن إطفاء المجدِ المشبوه. مجدِ المجرمين؟ كيف يتم إسكات ملحمة المفسدين الكبار الـذين تتغنى بهم التقاويم، والأوراق الـطيارة [المنـاشير]، والحكايات الشعبية؟ وإذا كان الترميز العقابي جيد الصنع، وإذا مرَّ احتفال الحِداد كما يجب، فإنَّ الجريمة لن تعود إلى الظهور، إلا كمصيبة، والجاني إلَّا كعدو يجب تعليمه من جديد كيفية الحياة الاجتماعية. وبـدلًا من هذه المـدائح التي تمجـد المجرم، فلتشـع فقط في خطاب النـاس، هـذه الدلائل ـ الحواجز التي توقف الرغبة في الجريمة، بواسطة الخشية المحسوبة من العقاب. وتلعب الأواليةُ الوضعية بكل قوتها في الحديث المتداول كل يوم، وهذا الحديث يقوَّى الأوالية بـاستمرار بحكايات جديدة، ويصبح الخطاب عربة القانون: إنه مبدأ ثابت في إعادة التقنين الشاملة. وينضُّمُّ أخيراً شعراء الشعب إلى هؤلاء الـذين يسمون أنفسهم بـ «المبشرين بـالعقل الأبـدى»؛ وعندها ينقلبون إلى دعاة أخلاقيين (وُعـاظ). وإذا امتلأ كـل مواطن بهـذه الصور المرعبة وبهـذه الأفكار الخَلاصية، فإنه يقوم بنشرها في عائلته؛ وهناك، عن طريق الحكايات الطويلة التي يرويها بحرارة تعادل الشوق إلى سماعها، يفتح أطفاله المصطفّون حوله ذاكراتهم الفتية لتلقى فكرة الجريمة والعقاب وحب القوانين والوطن، واحترام القضاء والثقة به. ويقوم سكان الأرياف، الشاهدون على هذه العبر بنشرها حول أكواخهم، فيتجـذّر حبّ الفضيلة في هذه النفـوس الفجّة في حين أن الشرير، وقد أذهلته الفرحة العامة، وأرعبته رؤية هذا الكثير من الأعداء ربما يدفعه ذلك للتخلى عن مشاريع لن تكون نهايتها أقلُّ سرعةً في الحدوث عن نشوئها، (24).

هكذا إذن هو ما يجب أن يكون عليه تخيل المدينة العقابية. في المفترقات، وفي الجنائن، وعند أطراف الطرق التي يعاد صنعها والجسور التي تبنى، في مشاغل مفتوحة للجميع، في قيعان المناجم التي تزار، هناك ألف من المسارح الصغيرة للقصاص. لكل جريمة قانونها، ولكل مجرم عقوبته. عقوبة مرثية، عقوبة ثرثارة تقول كل شيء، تفسر، وتبرر ذاتها، وتُقنع: الفتات، طاقيات، إعلانات، لوحات، رموز، نصوص تقرأ أو مطبوعة، كل ذلك يكرّر القانون بلا كلل: ديكورات، وأبعاد، ومفاعيل بصرية ورسوم خادعة تكبر أحياناً المشهد، وتجعله أكثر إرهاباً عاهو، ولكن أكثر وضوحاً أيضاً. بحيث يمكن للجمهور وهو في موقعه أن يعتقد بوجود بعض الفظاعات التي الأأصل لها في الواقع. ولكن الهدف الأساسي بالنسبة إلى اصطناع هذه الفظاعات الفعلية أو المضخمة هو أنها، ووفقاً الاقتصاد صارم، تعطي درساً: لتكن كل عقوبة الوفظاء. وكمقابل لكل الأمثلة المباشرة حول الفضيلة، أن يُستطاع، في كل لحظة، معاينة بُوس الرذيلة كمشهد حي. حول كل واحد من هذه الاستعراضات الأخلاقية، ويتجمّع التلاميذ مع معلمهم، والكبار يتعلمون أية دروس تعطى الأولادهم. لم يعد هناك وجود للطقس الكبير الموجب الذي كان للتعذيب، ولكن، على طول الأيام والشوارع يقوم هذا المسرح الجدي، وما الموجب الذي كان للتعذيب، ولكن، على طول الأيام والشوارع يقوم هذا المسرح الجدي، وما للقانون. وربما، فوق هذه الآلاف من المشاهد والقصص، ستكون الحاجة إلى وضع العلامة فيه من مشاهد متعددة ومقنعة. وتُعيد الذاكرة الشعبية في شائعاتها إنتاج الخطاب القاسي فيه من مشاهد متعددة ومقنعة. وتُعيد الذاكرة الشعبية في شائعاتها إنتاج الخطاب القاسي فيه من مشاهد وقل هذه الآلاف من المشاهد والقصص، ستكون الحاجة إلى وضع العلامة

الكبرى للعقوبة على أكثر الجرائم إرعاباً: إنه مفتاح القمة في البناء الجزائي. لقد تخيلَ فرماي في جميع الأحوال مشهد العقوبة المطلقة التي يجب أن تهيمن على كل مسارح العقاب اليومي: الحالة الوحيدة التي يتوجّب فيها بلوغ اللامتناهي العقابي. وهو المعادل تقريباً في العقابية الجديدة، لما كان عليه قتل الملك في العقابية القديمة. تُفقاً عينا المجرم: ويُوضع في قفص من حديد، ويُعلَّق في الهواء، فوق ساحة عامة؛ ويُعرَّى تماماً؛ ويُحاط خصره بزنار من حديد ويُربط بالقضبان، حتى آخر أيامه، ويُغذَّى بالماء والخبز. ووهكذا يترك لكل تقلبات الفصول وشدتها، فمرة يغطي جبينه الثلج، ومرة تحرقه الشمس المحرقة. في هذا التعذيب العنيف، الذي يمثل تماماً تحديداً للموت الموجع بدلاً من الحياة الشاقة، يمكن حقاً التعرف على أثيم تكرس للفظاعة، من قبل الطبيعة الموجع بدلاً من الحياة الشاقة، يمكن حقاً التعرف على أثيم تكرس للفظاعة، من قبل الطبيعة العقابية تنتشر هذه العنكبوت من الحديد، وذلك الذي يجب أن يصلبه القانون الجديد بهذا الشكل هو قاتل والديه.

\* \* \*

نخزونٌ كامل من العقوبات الملفة للنظر. «حاذروا أنْ تفرضوا العقـوبات ذاتهــا»: هكذا كــان يوصى مابلي. فلقد استبعدت فكرة عقوبة موحدة الشكل تتغيّر فقط تبعاً لخطورة الجرم. وبصورة أدق: فإنَّ استخدام السجن كشكل عام للعقوبة، لم يعرض أبدأ في هذه المشاريع المتعلَّقة بالعقوبات النوعية: المنظورة والناطقة. لا شك، أنَّ السجن وارد، إنما ضمن غيره من العقوبات؛ إنه إذاً العقاب المتخصِّص ببعض أنواع الجرائم، التي تصيب حرية الأفراد (مثل الخطف) أو تلك التي تنتج عن سوء استعمال الحرية (مثل الاضطرابات والعنف). وقد نُصُّ عليه أيضاً كشرطٍ يمكِّن من تنفيذ بعض العقوبات (الأشغال الشاقة، مثلًا). ولكنه لا يغطى كلِّ حقل العقاب، بمدته كمبدأ وحيد للتغيير. وأفضل من ذلك، إنَّ فكرة الحبس العقابي قد انتقدت صراحةً من قبل الكثير من المصلحين، لأنه لا يستطيع أنْ يتجاوب مع خصوصيات الجرائم. ولأنه بدون مفاعيل على الجمهور، ولأنه غير مفيـد للمجتمع، بـل حتى إنه مضر: إنـه مكلف، فهـ و يرعى المحكـومين في بـطالتهم، ويفاقم عيـويهم(<sup>26)</sup>. وَلأَنَّ تنفيذ مثـل هذه العقـوبة يصعب التحكُّم به، ويُخشى أنْ يترك المحكومون للتعسف من قبل حراسهم. ولأنَّ مهنة حرمان إنسان من حريته ثم مراقبته في سجنه هي ممارسة استبدادية. «إنكم تطلبون أنْ يكون بينكم وحوش؛ وهؤلاء الأشخاص البشعون، إنْ وجـدوا، فإنـه ربما يتعـينَ على المشـترع أنْ يعاملهم كقتلة، (٢٥٠). وبالإجمال يتنافى السجن مع كل هذه التقنية المساة: /العقوبة ـ الأثـر/ و/العقوبـة ـ التخيل/ و/العقوبة \_ الوظيفة العامة/، و/الوظيفة \_ الدلالة/ والخطاب. فالسجن هـ و الظلام والعنف والشبهة. وإنه مكان الظلمات حيث لا تستطيع عين المواطن عدُّ الضحايا، وحيث بالتالي، يضيع عددهم بالنسبة إلى العبرة. . . في حين إذا أمكن، بدون مضاعفة الجرائم، مضاعفة العبرة من العقوبات فإننا نتوصِّل أخيراً إلى جعلها أقـلّ لزوماً؛ فضلًا عن ذلك يصبح ظـلام السجون موضوع ريبة وحذر بالنسبة إلى المواطنين؛ فهم يفترضون بسهولة أنه فيه ترتكب مظالم كبيرة... فلا بد أنَّ هناك حدثاً سيئاً يتحقق، عندما يعمل القانـون، الذي صُنِـع من أجل خـير الجماعـة،

بدلاً من أن يستجلب اعترافها بالجميل، على استجلاب تذمرها بصورة مستمرة» (الله على الله على الله عنه المعاربة الم

فأنْ يتمكن الحبس، كما هـ و حالـ ه اليوم، مـا بين المـوت والعقوبـات الخفيفة من تغطية كـل الفضاء الذي تشتمله العقوبة، تلك كانت فكرة لم يتوصّل اليها المصلحون مباشرة.

تلك إذن هي المشكلة: في نهاية وقت قصير جداً، أصبح الاحتجازُ الشكلَ الأساسي للعقاب. في قانون العقوبات لسنة 1810، وبينُ الموت والغرامات، احتل الحبس، وفقاً لعددٍ من الأشكال، تقريباً كلّ حقل العقوبات الممكنة. «ما هو نظام العقاب المقبول من القانون الجديد؟ إنه الاعتقال بجميع أشكاله. فلنقارن العقوبات الرئيسية الأربع، في هذا الشأن، التي بقيت في قانون الجزاء. فالأشغال الشاقة هي شكل من أشكـال الاحتجاز. والاشغـال الشاقـة المؤبدة هي سجن في الهـواء الطلق، والتـوقيف والحجز، والحبس التـأديبي ليست في حال مـن الأحـوال إلَّا أسياء متنوعة لعقوبة واحدة بعينها ((29). وهذا الحبس، الذَّى نصَّ عليه القانون، قرَّرت الامراطورية(٥) في الحال، تجسيده في الواقع، وفقاً لـتراتبية عقـابية كـاملة، إدارية جغـرافية: في الدرجة الدنيا، قرن الحبس بكل حاكمية صلح، في بيوت للشرطة البلدية؛ وفي كل مجموعة بلديات (دائرة) وجدت أماكن توقيف؛ وفي كل المحافظات وجدت اصلاحيات، (وفي القمة وجدت عدة سجون مركزية من أجل المحكومين المجرمين أو المحكوم عليهم في محـاكم التأديب والذين تتجاوز مدة حكمهم السنة؛ وأخيراً وجد في بعض المرافىء سجون للأشغال الشاقة. وتمّ وضع برنامج لبناء سجن كبير، تتوافق مستوياته المختلفة مع درجـات المركـزية الإداريـة. وحلَّت محل المشنقة حيث كان يعرض جسم المعذب لإظهار قـوة العاهـل بشكل طقـوسي، ومحل المسرح العقابي حيث كان مشهد العقوبة يعرض باستمرار على الجسم الاجتماعي، هيكليَّة هندسيـة كبيرة مغلقة، معقدة وتراتبية تندمج في داخل جسم جهاز الدولة. إنَّ السجن هـو تجسيد مـادي آخر، وفيزياء مختلفة للسلطة، وأسلوب آخر مختلف تماماً لتـوظيف الجسد البشري. وابتـداء من الترميم [عودة الملكية إلى فرنسا بعد سقوط الامبراطورية] وفي أيام «ملكية تموز» وجد ما يقارب من أربعين إلى ثلاثة وأربعين ألف معتقل في السجون الفرنسية (سجين مقابـل 600 مواطن تقـريباً). الجدار العالي، لا الجدار الذي يحيط ويحمى، ولا الجدار الذي يُـظُّهرُ، بهيبتــه القوة والغني، بــل الجدار المغلق بإحكام، الذي لا يمكن اجتيبازه في اتجاهٍ وآخرَ، والمغلق الآن على العمـل السري للعقاب، سوف يكـون قريباً جداً وأحيـاناً حتى في وسط المـدن، في القرن التـاسـع عشر، هـو الصورة الرتيبة، المادية والرمزية بآنِ واحد، لسلطة العقاب. في السابق، أيام «القنصلية»، كان وزيـر الداخليـة قد كُلّف بـإجراء تحقيق حـول أماكن الأمن التي كـانت تعمـل أو التي يمكنهـا أن تستعمل في مختلف المدن. وبعد ذلك بعدة سنوات، رصدت اعتهادات من أجل بناء هذه القلاع الجديدة للنظام المدني، على مستوى السلطة التي تمثلها هذه القلاع وتخدمها. واستخدمتها الامبراطورية في الواقع، من أجل حرب أخرى(30). وقام اقتصاد أقلّ تعلقاً بالفخامـة ولكنه أكــثر تصميهاً ببنائها بصورة تدريجية في القرن التاسع عشر.

<sup>(\*)</sup> أي خلال حكم الامبراطور نابليون بونابرت. (م).

وخلال أقل من عشرين سنة، في جميع الأحوال، أصبح المبدأ المصاغ بوضوح كبير في الجمعية التأسيسية، حول العقوبات الخصوصيـة، الملائمـة والفعالـة، والتي تشكل في كــل حالــة، درساً للجميع، قانون الاعتقال لكل مخالفة ذات أهمية ما، هذا إذا لم تكن تستحقُّ عقوبة الموت. وحلُّ محلِّ هذا المسرح العقابي، الذي كان يُحلُّمُ به في القرن الثامن عشر، والذي ربما كـان أثر بصـورة جوهرية في أذهان المتقاضين، الجهازُ الكبير الموحد للسجون الذي انتشرت شبكة أبنيته الضخمة في كل من فرنسا وأوروبا. ولكن إعطاء عشرين سنة كتاريخ لهذه الدورة الخداعية ربمــا كان مـــدةً طويلة. يمكن القول إنها قد تمت في الحال تقريباً. ويكفى أنْ ننـظر من قريب إلى مشروع قـانون العقوبات المقدم إلى الجمعية التأسيسية من قبل لوبلَّتيه. فالمبدأ الذي صِيْغَ في المنطلق هــو أنه لا بدُّ من وجود «عـلاقات دقيقة بين طبيعة الجرم وطبيعة العقوبة»: آلام لأولئك الـذين كـانـوا وحوشاً، عمل لأولئك الـذين كانـوا كسالي، تحقـر لأصحاب النفـوس المنحطة ولكن العقـوبات الموجعة جداً المقترحة هي على ثلاثة أشكـال من الاعتقال: الـزنزانـة حيث يقترن الحبس بتــدابـر متنوعة (تتعلُّق بالعزلة، والحرمان من الضوء، الإقلال من الغذاء)؛ ثم «المضايقة» حيث تكون هذه التدابير الملحقة مخففة، وأخيراً الحبس بالذات الذي يقتصر على السجن الخالص والبسيط. واقتصرت التنوعية الموعودة بشكل رسمي، أحيراً على هذه العقابية الموحدة والرمادية. فضلًا عن ذلك، وُجِدَ، في ذلك الحين، نوابٌ أبدوا تعجّبهم من اتباع خطة أخرى مختلفة تمـاماً، بــدلاً من إقامة عـ لاقة طبيعية بـين الجـراثم والعقـوبـات: «بحيث إنني إذا كنت قـد خنت بلدي، فـإنى أَسْجَنُ؛ وإذا قتلت والدي، أسجن؛ وهكذا تعاقب كل الجرائم التي يمكن تخيلها بشكـل موحـدٍ تماماً. ويخيل إلى أني أرى طبيباً يداوى كلِّ الأمراض بذات الدواء ((13).

استبدال سريع لم يكن امتيازاً اختصت به فرنسا، فقد وُجِدَ، مع حفظ النِسَبِ، في البلدان الأجنبية، عندما أمرت كاترين الثانية، في السنوات التي تلت كتاب الجرائم والعقوبات (délits et des peines) بتحرير مشروع ومجموعة قوانين جديدة، لم يكن درس بيكاريا حول خصوصية العقوبات وتنوعيتها قد انتسي بعد؛ فقد أخِذَ كلمةً كلمةً تقريباً: «إنه انتصار الحرية المدنية عندما تأخذ القوانين الجنائية كل عقوبة من الطبيعة الخاصة لكل جرية. عندها يتوقف كل تعسف؛ ولا تعود العقوبة تابعة لمزاج المشترع، بل لطبيعة الأشياء؛ ولا يعود الإنسان هو الذي يظلم الإنسان، بل فعل الإنسان نفسه، (32). وبعد ذلك بسنوات، بقيت دائماً المبادىء العامة التي يظلم الإنسان، بل فعل الإنسان للقانون التوسكاني الجديد وللقانون الذي أصدره جوزيف الثاني في وضعها بيكاريا تتخذ كأساس للقانون التوسكاني الجديد وللقانون الذي أصدره جوزيف الثاني في النمسا؛ ومع ذلك فقد جعل هذان التشريعان الحبس - المتغير من حيث مدته، والمشدد في بعض الحالات بالوسم أو بالحديد، عقوبة شبه موحدة: ثلاثون سنة على الأقل اعتقال كعقوبة لمحاولة اغتيال العاهل، أو لتزوير العملة وللقتل المقرون بالسرقة؛ بين خمس عشرة سنة وثلاثين سنة للقتل المتعمد أو للسرقة مع استعمال السلاح؛ ومن شهر إلى خمس سنوات للسرقة البسيطة، المناقدة.

ولكن إذا كان السجن قد هيمن على المجال العقابي هيمنة تشير العجب، فذاك لأنَّ السجن لم يكن، كها نتصور الآن، عقاباً كان قد ترسخ بقوةٍ في النظام الجزائي، تماماً بعد عقوبة الموت، وأنه كان مرشحاً بشكل طبيعي جداً، لأن يحتل المكان الذي بقي فارغاً بعد زوال التعذيب. الواقع أنَّ السجن ـ وكان الكثير من البلدان في ذات الوضع الفرنسي ـ لم يكن له إلا مكانة ضيقة وهامشية ضمن نظام العقوبات. والنصوص تثبت ذلك. فالإرادة الملكية لسنة 1670 لم تذكر الحبس بين العقوبات البدنية. لا شك، أنَّ السجن المؤبد أو المؤقت كان قد ورد بين العقوبات في بعض العادات العرفية (٤٠٠). ولكن من المؤكد أنه سقط بعدم الاستعال كغيره من أنواع التعذيب: «كان يوجد في الماضي عقوبات لم تكن تطبق في فرنسا، مثل الكتابة على وجه المحكوم وجبهته، نوع عقوبته، والسجن المؤبد، كما لم يعد يحكم أيضاً على مجرم بأن يعرض للحيوانات المفترسة، ولا في المناجم» (٤٥٠). في الواقع، من المؤكد أنَّ السجن كان قد بقي بشكل ثابت مكين، من أجل معاقبة المخالفات غير الخطيرة، وذلك بفضل العادات أو الأعراف المحلية. وبهذا المعنى من أجل معاقبة المخالفات غير الخطيرة، وذلك بفضل العادات أو الأعراف المحلية. وبهذا المعنى مثل اللوم (التوبيخ) والتحذير، وحظر الإقامة، وإرضاء الشخص المهان، والسجن لمدة من الزمن. في بعض المناطق، وخاصة تلك التي احتفظت بصورة أفضل بخصوصيتها القضائية، كانت عقوبة السجن منتشرة انتشاراً واسعاً، ولكن الأمر لم يكن خالياً من بعض المصاعب، كما في مقاطعة الروسيُون (Roussillon) المستلحقة حديثاً.

ولكن عبر هذه الاختلافات، تمسك الحقوقيون بقوة بالمبدأ القائل «إنَّ الحبس لا يعتبر كعقوبة في قانوننا المدني» (36). وإنَّ دوره يقتصر على أنه ضمان أو رهن بتناول الشخص وجسده: احتجاز الجسد، لا معاقبته ad Continendos homines non ad puniendos كما يقول القول المأثور؛ بهذا المعنى يلعب سجن المتهم تقريباً ذات الدور الذي للمدين. عن طريق السجن، يتم التأكد من شخص ما، دون عقابه (37). ذلك هو المبدأ العام. وإذا لعب السجن في بعض الأحيان دور العقوبة، وفي حالات خطيرة، فذاك على سبيل البديل أساساً: فهو يحل محل «السجن» في السفن «كمُجذّف طول العمر» بالنسبة إلى الذين \_ كالنساء والأطفال المشوّهين والمعاقين \_ لا يستطيعون الخدمة فيها: «إنَّ الحكم بالحبس المؤقت أو المؤسد في منزل بالإكراه يعادل «السجن في سفينه» (38). في هذه المعادلة يلاحظ ارتسام استبدال ممكن. ولكن لكي يتم هذا الاستبدال، كان لا بدّ من تغير النظام الحقوقي للسجن.

وكان لا بدَّ أيضاً من التغلّب على عقبة كانت ضخمة جداً، بالنسبة إلى فرنسا على الأقلّ. فالسجن كان فيها مُعاباً بمقدار ما كان، من الناحية التطبيقية، مرتبطاً بصورة مباشرة بالتعسّف الملكي وبتجاوزات السلطة العليا. «فالبيوت الإكراهية»، والمشافي العامة، و «أوامر الملك» أو أوامر ضابط الشرطة، والرسائل المختومة التي كان الأعيان يحصلون عليها، أو العائلات، شكّلت إجراءً قمعياً كاملًا، ينضاف إلى «العدالة النظامية»، وفي أغلب الأحيان أيضاً يتعارض معها. وهذا الاعتقال خارج القضاء رفضه أيضاً الحقوقيون الكلاسيكيون وكذلك المصلحون. كان سربيون Ropillon التقليدي يقول السجن هو من فعل الأمير؛ وهو في هذا يتستر وراء سلطة الرئيس بوهيه (Bouhier) القائل: «رغم أنَّ الأمراء كانوا يلجأون من أجل مصلحة الدولة، إلى فرض هذه العقوبة أحياناً، فإنَّ العدالة العادية لا تستعمل هذا النوع من

الإدانة (39). وكان المصلحون يقولون إنَّ الاعتقال هو صورة وأداة امتيازية للحكم الاستبدادي في العديد من تصريحاتهم: دماذا يقال عن هذه البيوت السرية التي اخترعها الفكر الجهنمي الملكي، والمخصصة بشكل رئيسي إمّا للفلاسفة الذين وضعت الطبيعة في أيديهم مشعلها والذين يتجرأون على تنوير عصرهم، وإما لهذه النفوس الأبية والمستقلة الذين عَدِموا نذالة السكوت على مصائب وطنهم؛ وإذن فهي سجون تفتح أحرف سرية أبوابها لتدفن فيها وإلى الابد ضحايا تعيسة؟ ماذا يقال عن هذه الأحرف بالذات، روعة الروعات لاستبدادية عبقرية التي تقضي على الامتياز الذي يعطي لكل مواطن الحق بأنْ يُسْتَمَعَ إليه قبل أنْ يُحْكَمَ عليه، والتي تفوق في خطورتها بألف مرة، خطورة اختراع الفالاريس (Phalaris) بالنسبة إلى الناس . . . ».

لا شك أنَّ هذه الاحتجاجات الآتية من آفاق متنوعة جداً، تهتم، ليس بالحبس كعقوبة شرعية، بل تهتم باستخدام وخارج القانون، الاعتقالَ الكيفي وغير المحدد. ولا يقل عن ذلك أهمية أن السجن كان يبدو، بشكل عام، وكأنه موسوم بتجاوزات السلطة. وإنَّ الكثير من دفاتر الظلامات رفضته باعتباره لا يتلاءم مع عدالة سليمة. فطوراً باسم المبادىء الحقوقية الكلاسيكية القائلة: وبأنَّ السجون محصة بحكم القانون، لا للعقاب، بل للتحفظ على القائلة: وبأنَّ السجون غصصة بحكم القانون، لا للعقاب، بل للتحفظ على أشخاصهم. . . (14). وطوراً باسم آثار السجن الذي يعاقب أولئك الذين لم يدانوا بعد، والذي ينقل ويعمم الشر المفترض به أن يردعه والذي يتنافى مع مبدأ الفردانية في العقوبات. حين يعاقب عائلة بأكملها؛ ويقال إنَّ والسجن ليس عقوبةً. إنَّ البشرية تثور ضد هذه الفكرة البشعة يعاقب عائلة بأكملها؛ ويقال إنَّ والسجن ليس عقوبةً . إنَّ البشرية تثور ضد هذه الفكرة البشعة المائد بأنها ليست عقوبةً أنْ يحرم مواطن من أعزّ ما يملك، بأن يُغرَّق زوراً وبهتاناً في مقر الجريمة، وأنْ يقتلع من كل ما هو عزيز عليه، وأنْ يقذف، ربما، في الإفلاس، وأنْ يحرم ليس مو وحده، بل وعائلته البائسة من كل وسائل العيش، (24). وطلبت دفاتر الظلامات، أكثر من مرة، إلغاء هذه البيوت المخصصة للاعتقال: ونعتقد أنْ بيوت الاعتقال يجب أن تمحق. . . (34). وبالفعل قضى مرسوم 13 آذار 1790 بإطلاق سراح وكل الأشخاص المعتقلين في القصور، والبيوت الدينية، وبيوت الاعتقال، وأماكن الشرطة وغيرها من السجون مها كانت، بموجب رسائل مختومة أو بناء على أوامر السلطة التنفيذية».

كيف أمكن للاعتقال، المرتبط بشكل واضح تماماً بهذه الـلاشرعية المرفوضة حتى في سلطة الأمير، أنْ يتحول في فترة قصيرة كهذه ليصبح أحد الأشكال الأكثر شيوعاً في العقوبات الشرعية؟

لقد كان التفسير المقدِّم غالباً، هو أنه، في العصر الكلاسيكي، تم تشكّل بعض النياذج الكبرى للحبس العقابي. وجاءت قيمتها واعتبارها من أن أحدثها أتى من إنكلترا وخاصة من أميركا، فاستطاع أنْ يتغلّب على العقبة المزدوجة التي تكونت بفعل القواعد القديمة في الحقوق وبفعل الاستخدام التسلّطي للسجن. هذه المستجدات طغت بسرعة بالغة على البدائع العقابية التي تخيلها المصلحون، وفرضت الواقع الجدي للاعتقال (٥٠). وكانت أهمية هذه النهاذج عظيمة،

<sup>(\*)</sup> يقصد المؤلف أن استعارة نماذج العقاب من إنكلترا وأميركا طغت على التصورات الخيالية التي كان يفترضها المشرعون الفرنسيون دون أن يجدوا لها طريقة عملية لتطبيقها. (م).

من دون شك. ولكنها هي بالضبط قبل أنْ تقدم الحل تطرح المشاكل ومنها مشكلة وجودها ومشكلة انتشارها. كيف أمكنها أن تولد وبصورة خاصة كيف أمكن قبولها بمثل هذا الشكل من التعميم؟ إذ من السهل أنْ نبين أن لها مع المبادىء العامة للإصلاح الجزائي بعض المشابهات، وإن كانت تختلف عنه، حول كثير من النقاط، اختلافاً بيّناً، وأحياناً اختلافاً لا رجعة فيه.

وأقدم هذه النهاذج، هو النموذج الذي يعتبر أنه، من قريب أو بعيد، قد ألهم كل النهاذج الأخرى، وهو نموذج راسفويس امستردام (Rasphuis d'Amsterdam) الذي فُتِحَ سنة 1596 (44). فقد خُصِصَ من حيث المبدأ للمتسولين أو للجناة الأحداث. وكان عمله يخضع لشلاثة مبادىء فقد خُصِصَ من حيث المبدأ للمتسولين أو للجناة الأحداث. وكان عمله يخضع لشلاثة مبادىء كبرى: فمدة العقوبة يمكنها، على الأقل ضمن بعض الحدود، أن تتحدد من قبل الإدارة بالذات، بحسب سلوك السجين (وهذه الصلاحية يمكن أن ينص عليها الحكم: في سنة 1597 حكم على سجين لمدة اثنتي عشرة سنة، يمكن أن تخفض إلى ثهاني، إذا كان سلوكه مُرضياً). وكان العمل فيها إلزامياً، ويتم بشكل جماعي (لأنّ الزنزانة الفردية لم تستعمل إلا كعقوبة إضافية؛ وكان المحكومون ينامون اثنين أو ثلاثة في السرير، في غرف تتسع لأربعة إلى اثني عشر شخصاً)؛ وكان المحكومون ينامون اثنين أو ثلاثة في السرير، في غرف تتسع لأربعة إلى اثني عشر مشخصاً)؛ وكان السجناء يقبضون أجراً عن العمل المنجز. وكان هناك برنامج زمني دقيق، ونظام يعين المحظورات والواجبات، مع رقابة دائمة، ومواعظ، وقراءات روحية، وجموعة من الوسائل عنين المحظورات والواجبات، مع رقابة دائمة، والمقتلين، كصورة أساسية. من الناحية التاريخية كان هذا المعتقل يشكل رابطاً بين النظرية، التي تميز بها القرن السادس عشر، وبين التحول التربوي والروحي لدى الأفراد بفعل المارسة الدائمة، والتقنيات الإصلاحية التي تم ابتكارها في النصف الشاني من القرن الشامن عشر. وأعطى للمؤسسات الثلاث التي كانت معتمدة يومشذ المبادىء الأساسية التي تطوّر كل واحد منها باتجاه خاص.

وكان سجن الأشغال الشاقة، في غاند Gand قد نظم بشكل خاص العمل العقابي حول المقتضيات الاقتصادية. وكان التبرير المقدم لذلك هو أن البطالة هي السبب العام لمعظم الجرائم. وقد أظهرت دراسة \_ هي من الأوائل بدون شك \_ أجريت حول المحكومين، في محكمة آلوست (Alost)، سنة 1794، أن الأشرار لم يكونوا من «الحرفيين أو الحراثين (فالعمال يفكرون فقط في العمل الذي يوفر لهم الغذاء) بل كانوا من الكسالي المتفرغين للتسول» (حقل المنين يأبونه ولا نشأت فكرة منزل يؤمن بنوع من الأنواع تعليم العمل، بشكل شامل، لأولئك الذين يأبونه ولا يريدونه. وكان من جراء هذا توافر أربعة مكاسب: تقليص عدد الملاحقات الجنائية التي تكلّف الدولة (فكان بالإمكان هكذا توفير أكثر من مئة ألف ليرة في الفلاندر)؛ التخفف من واجب تقديم إعفاءات ضريبية إلى ملاكي الغابات التي خربها المتشردون؛ تكوين مجموعة من العمال الجدد، مما ويساعد بفضل المزاحمة على تقليص اليد العاملة»؛ وأخيراً تمكين الفقراء الحقيقيين من المحلدة، بدون مشاركة. من الصدقة اللازمة (حه). هذه العملية التربوية تعيد تكوين الرغبة بالعمل لدى الفرد الكسول، وتعيده بالقوة إلى نظام المصالح الذي يكون فيه العمل أكثر جدوى من الكسل، وتشكل حوله مجتمعاً صغيراً مقصوراً، مبسًطاً وإكراهياً حيث تتجلى بوضوح الحكمة من الكسل، وتشكل حوله مجتمعاً صغيراً مقصوراً، مبسًطاً وإكراهياً حيث تتجلى بوضوح الحكمة القائلة «من أراد الحياة عليه أن يعمل». إلزام العمل، ولكن أيضاً دفع الأجر الذي يسمح القائلة «من أراد الحياة عليه أن يعمل». إلزام العمل، ولكن أيضاً دفع الأجر الذي يسمح

للمعتقل بأنْ يحسن وضعه أثناء الاعتقال وبعده. «إنَّ الإنسان الذي لا يجد قوته يجب إطلاقاً أن يحمل على الرغبة في تحصيله عن طريق العمل. ويقدم له هذا الأمر عن طريق الشرطة وعن طريق الانضباط؛ إنه يُعْبَرُ على ذلك نوعاً ما؛ وشهوة الربح تحفزه فيها بعد؛ فإذا صَلُحت أخلاقه، واعتاد العمل، وتغذى بدون إزعاج مع بعض الأرباح التي يحتفظ بها لساعة خروجه»، يكون قد تعلّم مهنة (تؤمن له قوته بدون خطر)(47).

إعادة بناء «الإنسان الاقتصادي»، التي تستبعد استعمال العقوبات القصيرة جداً \_ الأمر الذي يمنع اكتساب تقنيات العمل وحب العمل، أو مؤبدة \_ عما يجعل كل تعليم بدون جدوى. «إن مدة ستة أشهر هي مدة قصيرة جداً فلا تكفي لإصلاح «المجرمين» ولحملهم على محبة العمل»؛ بالمقابل إنَّ مدة المؤبد تُيشهم؛ فلا يأبهون بإصلاح أخلاقهم ولا بحب العمل؛ وعندها لا ينشغلون إلا بمشاريع الهرب والعصيان؛ وبما أنَّ الحكم عليهم بالإعدام لم يكن له ما يسوغه. فلهاذا محاولة جعل حياتهم لا تطاق؟ (ها إنَّ مدة العقوبة ليس لها من معنى إلا بالنسبة إلى المجرمين المصلحين.

ويضيف النموذج الإنكليزي إلى مبدأ العمل، كشرط أساسي للإصلاح، العزلة. وقد قـدمت صورة عنه سنة 1775، على يد هانواي، الذي بررها في بادىء الأمر بمبررات سلبية: فالاختلاط في السجن يقدم قدوات سيئة وإمكانيات هرب في القريب، وابتزازاً وتواطؤاً للمستقبل. فالسجن يشبه تماماً مشغلًا يدوياً إذا ترك المعتقلون يعملون معاً. وجاءت المبررات الإيجـابية فيــما بعد: إنَّ العزلة تشكل «صدمةً رهيبةً»، منها ينطلق المحكوم، بعد أنْ يتخلص من التأثيرات السيئة، ليعود إلى ذاته فيكتشف في أعماق وعيه صوت الخير؛ وعندها يكون العمـلُ المنفرد تمـريناً عـلى الاعتقاد [بعمله] كما هو على التعلم؛ فهو لا يعيد إصلاح فقط جملة المنافع الخاصة وبالإنسان الاقتصادي، فيه؛ بل يصلح أيضاً مقتضيات الفرد الأخلاقي. فالمعزل [الـزنزانـة]، وهو تقنيـة من تقنيات الرهبانية المسيحية والتي لم يعد لها من وجود إلا في البلدان الكاثوليكية، أصبحت في هذا المجتمع البروتستانتي أداة بها يُمكن بآنِ واحد، إعادةُ تكوين «الإنسان الاقتصادي» والوعى الـديني. فبين الجـريمة والعـودة إلى الاستقامـة وإلى الفضيلة، يشكـل السجن «فضـاءٌ بـين عـالمَـيْن»، ومكـانــأ للتحوّلات الفردية التي تردّ إلى المدولة الأفراد الذين خسرتهم. إنه جهاز تغيير للأفراد يسميه هانواي (Hanway) والإصلاحية: (49). هذه هي المباديء العامة التي طبّقها هوارد (Howard) وبلاكستون (Blackstone) سنة 1779، عندما كان استقالال الولايات المتحدة الأميركية يمناع الإبعاد، وفيها كان العمل جارياً لإعداد قانون يغير أنظمة العقوبات. ودخل الاعتقاد، من أجـل غايات تغيير النفس والسلوك، في نظام القوانين المدنية. ووصفت مقدمة القانون الـذي حرّره بلاكستون (Blackstone) وهوارد (Howard)، الحبس الفردي في وظائفه المثلثة: العبرة الرهيبة وكاداة تغيير وكشرط تعلم وتدريب: فبعض المجرمين إذا أُخضِعوا للعزلة، ولعمل منتظم، ولتأثير التعليم المديني، يستطيعون «ليس فقط الإيحاء بالرعب إلى المذين يحاولون تقليدهم، بـل إنهم يصلحون أنفسهم واكتساب عادة العمل (50). من هنا كانت فكرة بناء إصلاحيتين: واحدة للرجال، وواحدة للنساء، حيث يجبر المعتقلون «عـلى الأعـمال الأكــثر إذلالًا، والأكثر مــلاءمة مــع

الجهل والإهمال والعناد الموجود عند المجرمين»: السير في دولاب لتدوير آلة، تثبيت رافعة رحوية، جلي المرمر، ندف الكتان، تقشير خشب البقم، فرم الخرق، فتل الحبال والأكياس. في السواقع تم بناء إصلاحية واحدة، هي إصلاحية غلوسستر (Gloucester) التي لم تكن موفية بالصورة الأصلية، إلا جزئياً: عزل كامل للمجرمين الأكثر خطورة؛ أما الأخرون، فالعمل النهاري المشترك وبالافتراق في الليل.

وأخيراً، نُفِّذ نموذج فيلادلفيا. وهو الأشْهَر بلا شك لأنه ظهر مرتبطاً بالتحديدات السياسية في النظام الأميركي، وأيضاً لأنه لم يتعرّض للفشل المباشر مثل النهاذج الأخرى وللإهمال؛ وقــد أعيد النظر فيه باستمرار وتم التغيير فيه حتى وقعت مناقشات السنوات الثلاثينيات الكبرى ابتداء من 1830 حول الإصلاح في السجون. وقلَّد سجن ولنوت ستريت (Walnut Street)، الذي افتتح سنة 1790، تحت تأثير أوساط المستوطنين (الكويكرز)، في كثير من الأمور نموذج غائد (Gand) وغلوسستر (51)(Gloucester). عمل إجباري في المشاغل، إملاء فراغ المعتقلين باستمرار، تمويل السجن من هـذا العمل، وأيضاً دفع الأجر الفردي للسجناء من أجـل إعـادة دمجهم المعنـوي والمادى في العالم الاقتصادي الخالص؛ فالمحكومون هم بصورة دائمة، «مستخدمون في أعمال منتجة من أجل تحميلهم نفقات السجن، ومن أجل عدم تركهم في البطالة ومن أجـل تزويــدهـم ببعض الموارد حين انتهاء حجزهم» (52). وإذاً فالحياة مقسمة وفقاً لجدول زمني دقيق كل الدقة، تحت رقـابة لا تتـوقّف؛ إن كل لحـظة في اليوم لهـا تخصيصها، ولهـا نمط نشاطهـا، وتحمل معهـا موجباتها ومحظوراتهـا: «كل المساجين يستيقـظون عند طلوع النهـار، بحيث إنهم بعد أن يـرتبوا أسرّتهم، وبعد أنْ يتنظفوا ويغتسلوا ويسدوا احتياجاتهم الأخـرى، يبدأون عمـوماً عملهم عنـد بـزوغ الشمس. منـذ تلك اللحظة، لا يجـوز لأيّ منهم أنْ يـذهب إلى القـاعــات أو الأمـاكن الأخرى، غير المشاغل والأماكن المخصّصة لأعمالهم. . . عند انتهاء النهار. يقـرع الجرس الـذي ينبئهم بـترك العمل. . . فيعـطون نصف ساعـة لترتيب أسرّتهم، وبعـدها لا يسمـح لهم إطلافــأ بالحديث بصوت عال ٍ أو الاتيان بأي ضجيج ، (53) وكما هي الحال في غلوسستر (Gloucester)، لا يكون السجن الانفرادي شاملًا؛ إنه يقرر بـالنسبة إلى بعض المحكـومين الـذين كانـوا في الماضي يستحقون الإعدام، وبالنسبة إلى الذين استحقوا في السجن عقوبة خاصة: «هنا، بدون انشغال، ودونما أيّ تسليم، وفي الانتظار وفي عدم يقينية اللحظة التي هو فيها، يمضى السجين «ساعاتِ طويلةً قلقة، محبوساً في أفكار تعاود أفكار كل المجرمين» (54). وكما هي الحال في غاند Gand أخيراً تختلف مدة السجن تبعاً لسلوك السجين: وبعد مراجعة الملف يقوم مفتشو السجن بالحصول من السلطات المختصة \_ وكان هذا يجرى بدون صعوبة حتى حوالي سنة 1820 \_ على العفو عن المعتقلين الذين سلكوا سلوكاً حسناً.

ويتميز والنوت ستريت (Walnut Street)، فضلًا عن ذلك بعدد من السيات الخاصة به، أو التي على الأقل تنمي ما كان موجوداً بالقوة في النياذج الأخرى. أولًا مبدأ عدم الإعلان عن العقوبة. وإذا كانت الإدانة وباعثها يجب أن يُعْرفا من الجميع، فإنَّ تنفيذ العقوبة بالمقابل يجب أن يُعرفا من الجميع، فإنَّ تنفيذ العقوبة؛ إن اليقين من أن يتم سراً؛ وليس للجمهور أن يتدخل لا كشاهد، ولا كضامن للعقوبة؛ إن اليقين من أن

السجين يمضى عقوبته، وراء الجدران، يجب أنْ يكفى ليشكل العبرة: فلا لزوم لهذه المشاهـ في الشارع التي أقرها قانون 1786 حين فرض على بعض المحكومين القيام ببعض الأشغال العامة في المدن أو في الطرقات(55). إنَّ العقوبة والإصلاح الذي يجب أن تحقَّقه العقوبة همـا إجراءان يتـمان بين السجين وبين الذين يراقبونه. إجراءان يفرضان تغييراً في الفرد بأكمله ـ في جسمه وفي عاداته عن طريق العمل اليومي الذي يفرض عليه، في فكره وفي إرادته، عن طريق التدابير الـروحية التي تستهـدفه: «يُقـدم له الكتـاب المقدس وغـيره من الكتب الدينيـة العملية؛ ويؤمن رجال الكهنوت (الاكليروس) من مختلف المذاهب الموجـودين في المدينـة وفي الضواحي، الخـدمة الدينية مرة في الأسبوع، وكل شخص مربّى يستطيع في كل وقت مقابلة السجناء (65). ولكن الإدارة ذاتها تتولى هذا التغير. فالعزلة والعودة إلى المذات لا يكفيان، وكمذلك المواعظ الدينية الخالصة. يجب القيام بعمل ما على نفس المسجون، كلما أمكن ذلك. فالسجن كجهاز إداري، يشكل بذات الوقت ماكينة تغيير للأفكار (النفوس). عندما يدخل السجين، يقرأ على مسمعه النظام؛ «وبذات الوقت يقوم المفتشون بمحاولة تقوية التزاماته الأدبية نحو ما هو فيه؛ فيصورون له المخالفة التي ارتكبها في نـظرهم، والضرر الحاصـل كنتيجة لهـا، تجاه المجتمـع الذي يحميـه، وضرورة تقديم عوض كقدوة وكصلاح. ويشجعونه بعدها على القيام بـواجبه بمـرح، وعلى السلوك بلياقة، مع إعطائه الوعد أو الأمل بأنه يستطيع قبل انتهاء مدة عقوبته، أن يحصل على إطلاق سراحه إن هو تصرّف تصرفاً حسناً. . . ومن وقت لأخر يتوجّب على المفتشين أن يتحدثوا إلى المجرمين واحداً بعد الآخر، فيها يتعلَّق بواجباتهم كأناس وكأعضاء في المجتمع،(٥٦).

وأهم من ذلك كله، من غير شك أنْ تقترن هذه الرقابة وهذا التحول في السلوك ـ اللذان هما بآنٍ واحد، شرط ونتيجة ـ بتكوين معرفة بالأفراد. فإدارة (ولنوت سـتريت) تتلقى بذات الـوقت مع المحكوم نفسه تقريراً عن جريمته، وعن الظروف التي وقعت فيها، وخلاصةً عن استجواب المتهم، وملاحظات عن كيفية سلوكه قبل إصدار الحكم وبعده. وكلها عناصر ضرورية إذا أردنا «تحديد ماهية التدابير اللازمة من أجل القضاء على عادات القديمة» (58). وطوال وقت الاعتقال كله، يكون السجين موضوع مراقبة؛ وتدون ملاحظات حول سلوكه يوماً فيوماً، ويقوم المفتشون ـ وهم إثنا عشر من أعيان المـدينة عُيِّنـوا سنة 1795 ـ اثنـين اثنين بـزيارة السجن كـل أسبـوع ـ فيستعلمون عمَّا جرى، ويطلعون على سلوك كل محكوم، ويعينون أولئك الـذين يستحقون طلب العفو. هذه المعرفة بـالأفراد، المتجـددة باستمـرار، تمكن من توزيعهم داخـل السجن لا تبعـاً لجرائمهم بل بقدر ما يظهرونه من استعدادات. ويصبح السجن نوعاً من المرصد الدائم الـذي يتيح توزيع متنوعات العيوب أو الضعف. وابتداء من سنة 1797، أصبح السجناء يقسمون إلى أربع فئات: الأولى تضم أولئك الذين حكموا صراحة بـالحبس الانفرادي، أو الـذين ارتكبوا في السجن أخطاء خطيرة؛ والثانية تخصص لأولئك الذين «اشتهروا بأنهم منحرفون متمـرسون. . . أو الذين أخلاقهم منحطّة، أو شخصيتهم خطرة، واستعداداتهم غير سوية أو السلوك المنحرف» وقد ظهرت إمارات ذلك عليهم خلال الزمن الـذي قضوه في السجن؛ وهنـاك فئة أخـرى تضم أولئك الذين تدل «شخصيتهم وظروفهم، قبل الإدانة وبعدها، على أنهم ليسوا مجرمين عاديين».

وأخيراً هناك قسم خاص، فئة خاصة لأولئك الذين لم تعرف شخصيتهم بعد، أو الذين إذا عُرِفوا بصورة أفضل، تبين أنهم لا يستحقون الدخول في الفئة السابقة (59). ويتم انتظام علم خاص بمعرفة الأفراد، يتخذ له مجال استناد ليس تماماً الجريمة المرتكبة (على الأقل في الحالة المعزولة) بل كمون الأخطار الذي يخفيه الفرد والذي يظهر في السلوك اليومي المرصود. فيعمل السجن هنا كجهاز معرفة.

\* \* \*

بين هذا الجهاز الاقتصاصي الذي تقترحه النهاذج [هنا نموذج] الفلمندي والإنكليزي والأميركي - ومن بين هذه «الإصلاحيات» وكل العقوبات التي تخيلها المصلحون، يمكن تحديد نقاط التلاقى ونقاط الاختلاف:

نقاط التلاقي، في المقام الأول، التغير المفاجيء والمؤقت للعقاب. إذ تهدف «الإصلاحيات» هي أيضاً، لا إلى محو الجريمة، بـل إلى تجنُّب ارتكابهـا ثانيـة. إنها ترتيبـات تتوجَّـه إلى المستقبل. نُظِمَّت من أجل تجميد تكرار الإساءة. «إنَّ غرض العقوبة ليس التكفير عن الجريمة التي يجب ترك تحديدها للكائن الأسمى؛ بل استباق الجرائم من ذات النوع»(60). وفي بنلسلفانياً أكدّ بوكستون (Buxton) أنَّ مبادىء مونتسكيـو (Montesquieu) وبيكاريـا يجب أن تعطى الآن وقـوة المسلمات». «إنّ الوقاية ضد الجرائم هي الغاية الوحيدة للعقاب»(61). ليس العقاب من أجل محو الجريمة، بل من أجل تغيير المجرم (الفعلي أو المحتمل)؛ فالعقاب يجب أن يحمل معه نوعاً من التقية الإحصائية. هنا أيضاً يبدو روش (Rush) قريباً جداً من الحقوقيين المصلحين ـ حتى ربحا عبر المجاز الذي يستعمله ـ عندما قال: لقد تم اختراع العديد من الآلات التي تيسر العمل؟ فكم يتوجب أكثر امتداح الشخص الذي ابتكر والطرق الأسرع والأنجع، التي تساعـد على إعـادة القسم الأكثر عيباً في البشر إلى الفضيلة وإلى السعادة، من أجل استثصال قسم من الرذيلة الموجودة في العالم»(62). وأخيراً تستعمل النهاذج الانكلوسكسونية ، كمثل مشاريع المشترعين والمنظرين، وسائل تساعـد على فـردنة العقـوبة: من حيث مـدتُها، وطبيعتُهـا، وشدتهـا، وكيفية حدوثها، فالعقوبة يجب أن تتلاءم مع السمة الشخصية، ومع ما تحمله معها من خطر على الآخرين. إنَّ نظام العقوبات يجب أنْ يكون منفتحاً عـلى المتنوعـات الفرديـة، لم تكن النهاذج المتفرّعة من راسفويس امستردام (Rasphuis d'Amsterdam) في صورتها العـامة متنــاقضة مـع ما اقـترحـه المصلحـون. ويمكن الاعتقـاد منـذ النـظرة الأولى أنَّ هـذه النــاذج لم تكن إلَّا تـــطويــراً لراسفويس أمستردام \_ أو تخطيطاً له \_ على مستوى المؤسسات المحددة .

ومع ذلك فقد برزت الفروقات منذ توجّب تحديد تقنيات هذا الإصلاح المفردن. فحيث يوجد الفرق فهو إنما يوجد في الإجراء المتعلّق بالوصول إلى الفرد، وفي كيفية تأثير السلطة العقابية عليه، وفي الأدوات المستخدمة لتأمين هذا التحول؛ في تكنولوجيا العقوبة، لا في أساسها النظري؛ في العلاقة التي تقيمها مع الجسد ومع النفس، وليس في كيفية انسيابها إلى داخل النظام الحقوقي.

لنتفحص منهج المصلحين، فيا هي النقطة التي تتناولها العقوبة، التي هي المسك الذي به يُسك الفرد؟ إنها التمثيلات: تمثيل مصالحه، تمثيل مكاسبه، وخسائره وفرحه وترحه؛ وإذا تسنى للعقوبة أنْ تستحوذ على الجسد، فتطبق عليه تقنيات ليس فيها ما تحسد التعذيب عليه، فذلك بمقدار ما تكون العقوبة \_ بالنسبة إلى المحكوم وإلى المشاهدين \_ موضوع تمثيل. فيا هي الوسيلة التي بها يتم التأثير على التمثيلات؟ إنها تمثيلات أخرى، أو بالأحرى، مزدوجات من الأفكار (جريمة \_ عقاب، مكسب مُتَخيَّلُ عن الجريمة \_ الخسارة من منظور العقوبات)؛ هذه المزاوجات لا يمكن أنْ تعمل إلا ضمن عنصر العلنية: مشاهد عقابية توجدها أو تقويها في أعين الجميع، خطابات تذيعها وتنشرها وتعيد التذكير في كل لحظة بقيمة لعبة الدلالات. إنَّ دور المجرم في العقوبة، هو أنه يعيد، في مواجهة التقنين والجرائم \_ إدخال وجود المدلول الحقيقي \_ أي وجود هذه العقوبة التي يجب أنْ تقترن بحسب عبارات التقنين وبشكل لا ينفصم بالمخالفة. الإنتاج الغزير، والواضح الجلي لهذا المدلول، وبهذا يتم تنشيط نظام الدلالة في التقنين، ثم تشغيل فكرة الجريمة كدالً على العقوبة وبهذه العملة يدفع المؤذى دَيْنه للمجتمع . إذا إنَّ التأديب الفردي يجب أنْ يؤمن عملية إعادة تأهيل الفرد باعتباره فرداً قانونياً، عن طريق تقوية أنظمة الدالات والتمثيلات التي تشيعها هذه الأنظمة.

يعمل جهاز العقوبات التأديبية بشكل مختلف تماماً. فنقطة ارتكاز العقوية، ليس هو التمثيل، بل هو الجسد، وهو الوقت، وهي الحركات والنشاطات اليومية؛ النفس أيضاً إنما بمقدار مـا هي موطن العادات. فالجسد والنفس، باعتبارهما من مبادىء السلوك، يشكلان العنصر المعروض الآن أمام التدخِّل العقابي. وهذا التدخيل، بدلًا من أنْ يبرتكز على فنَّ التمثيلات، يجب أن يرتكز عـلى تحريـك عقلاني للفـرد: (كل جـريمة شفـاؤها في التـأثير الجسـدي والأخلاقي،؛ وإذاً يتوجب من أجل تعيين العقوبات ومعرفة مبدأ الأحاسيس والتعاطفات التي تحدث في الجهاز العصبي (63). أمَّا الوسائل المستعملة، فلم تعد ألاعيب التمثيل التي تقوَّى وتشاع؛ بل هي أشكال من الإكراه، ومخططات ضغط تطبّق وتكرّر. إنها ممارسات وليست علامات: جداول توقيت، واستخدام للوقت، وحركات إجبارية، ونشاطات منتظمة، وتأمل انفرادي، وعمل مشترك، وسكوت، واجتهاد، واحترام، وعادات حسنة. وأخيراً، إن ما تجرى محاولة إعادة تكوينه في هـذه التقنية التأديبية ليس هـو الفرد الحقوقـي، المأخـوذ بالمصـالح والمنـافع الأسـاسية المذكورة في العقد الاجتماعي؛ بقدر ما هو الفرد المطيع، الفرد الخاضع للعادات، وللقواعد، وللأوامر، ولسلطة تمارس قوتها باستمرار حوله وعليه، ويترتب عليه تركها تعمل بصورة آلية في ذاته. هناك إذاً أسلوبان، مختلفان تماماً في التصرّف تجاه المخالفة: إعادة تـأهيل الفرد الحقوقي الذي نص عليه العقد الاجتماعي \_ أو تشكيل فرد مطيع [الرعية] خاضع للشكـل العام والـدقيق جداً، لسلطة ما.

كل هذا قـد لا يشكِّل اختـلافاً نـظرياً خـالصاً ـ إذْ يتـوجب، بوجـه الإجمال، وفي الحـالتين، تكوين أفراد خاضعين ـ إذا كانت العقابية «الإكراهيـة» لا تحمل معهـا بعض النتائج الرئيسيـة. فإن تقويم السلوك عن طـريق استخدام الـوقت استخداماً كامـلاً، واكتساب العـادات، وإكراه

الجسد يقتضي وجود علاقة خاصة جداً بين المعاقب والمعاقب. علاقة لا تكتفي فقط بجعل اعتبار المشاهد غير ذي جدوى، بل تستبعده كلياً (٥٥). إن منفذ العقوبة يجب أن يمارس سلطة مطلقة لا يمكن لأي فرد ثالث أن يتدخل لإرباكها؛ فالشخص الذي يجب إصلاحه لا بد أن يكون، وبشكل كامل، محاطاً بالسلطة التي تُمارَسُ عليه، وهناك موجب السرية. وبالتالي أيضاً لا بد من الاستقلالية ولو النسبية على الأقل في هذه التقنية العقابية: التي يجب أن يكون لها سير عملها الخاص، وقواعدها، وتقنياتها، ومعارفها؛ وهي التي تحدد أصولها، وتتحكم بنتائجها: عدم استمرارية، أو في جميع الاحوال خصوصية بالنسبة إلى السلطة القضائية التي تعلن الإدانة وتثبت الحدود العامة للعقوبة. وهاتان العاقبنان ـ السرية والاستقلالية في ممارسة سلطة العقاب ـ هما غير مألوفتين بالنسبة إلى نظرية وإلى سياسة عقابية تهدف إلى غايتين: إشراك كل المواطنين بمعاقبة العدو الاجتهاعي؛ وجعل ممارسة حق العقاب مناسباً شفافاً للقوانين التي تحدده علناً ورسمياً. عقوبات سرية وغير مقننة بموجب التشريع، وسلطة عقاب تمارس في الظل وفقاً لمعايير، وبواسطة أدوات خارج الرقابة ـ تلك هي كل استراتيجية الإصلاح المهددة بالانفراط. بعد الحكم تتشكل مسلطة تذكرنا بالسلطة التي كانت تمارس وتطبق في النظام القديم. فالسلطة التي تطبق العقوبات توشك أيضاً أنْ تكون تعسفية، وتحكمية ظالمة كمثل السلطة التي كانت في الماضي تقرر العقوبات توشك أيضاً أنْ تكون تعسفية، وتحكمية ظالمة كمثل السلطة التي كانت في الماضي تقرر العقوبات وتبت بها.

وبالإجال إنَّ الاختلاف هو التالي: مدينة عقابية أو مؤسسة إكراهية؟ من جهة، ممارسة للسلطة الجزائية، موزّعة في كل الفضاء الاجتهاعي؛ حاضرة في كل مكان كمسرح، ومشهد، وعلامة، وخطاب، مقروءة ككتاب مفتوح، عاملة من خلال إعادة تقنين مستمرة لأفكار المواطنين؛ تؤمن قمع الجريمة بواسطة هذه العقبات الموضوعة أمام فكرة الجريمة؛ تعمل بشكل غير منظور وغير مفيد، في وألياف الدماغ الطريمة كها وصفها سرفان. سلطة عقاب تسري على طول الشبكة الاجتهاعية، فتؤثر في كل نقطة فيها، لتنتهي إلى أنْ تصبح غير منظورة كسلطة للبعض على البعض، بل كردة فعل مباشرة من الجميع تجاه كل أحد، ومن جهة أخرى، تشغيل مكثف لسلطة العقاب؛ تكفّل دقيق جداً. بوقت، وبجسد الجاني، وإحاطة بتحركاته، وسلوكاته وفقاً لنظام تسلطي ومعرفي، فنُ ترميم [تجبيري] مدروس يطبق على الجناة من أجل تقويمهم أورادياً؛ إدارة حرة لهذه السلطة التي تعزل نفسها بآن واحد عن الجسم الاجتهاعي كها عن السلطة العقابية إلى مؤسسة، أو بصورة أدق: إنَّ سلطة العقاب (مع الهدف الاستراتيجي الذي اتخذته لنفسها في مؤسسة، أو بصورة أدق: إنَّ سلطة العقابة العقابية»، أو حين تتوظف داخل مؤسسة إكراهية، وراء وظيفة اجتهاعية عامة، داخل والمدينة العقابية»، أو حين تتوظف داخل مؤسسة إكراهية، ضمن المكان المغلق، في والإصلاحية»؟

وفي كل الأحوال يمكن القول إننا نجد أنفسنا في آخر القرن الثامن عشر أمام ثلاثة أشكال من تنظيم سلطة العقاب. الشكل الأول، هو الذي كان ما يزال يعمل والذي كان يرتكـز على الحق الملكي القديم، والشكلان الأخران يرجعـان معاً إلى نـظرية وقـائية نفعيـة وتأديبيـة لحق العقاب

العائد إلى المجتمع بأكمله. ولكنهما مختلفان جداً فيها بينها، عند مستوى التدابير التي يوسمانها. وباختصار كلي يمكن القول، إنَّ العقوبة في الحق الملكي، كانت مناسبة احتفالية للسيادة؛ وكانت تستخدم السيات الطقوسية الانتقامية التي كانت تطبقها على جسد المحكوم؛ وكانت تعرض أمام أعين المشاهدين مفعولًا إرهابياً يزداد زخَّه كلما كان متقطعاً، وغير منتظم ودائماً يعلو على قوانينــه الذاتية، للحضور الجسدي للعاهل ولسلطته. في مشروع الحقوقيين الإصلاحيين، فإن العقوبة هي إجراء يهدف إلى إعادة تأهيل الأفراد باعتبارهم أشخاصاً قـانونيـين (أفراداً حقـوقيين)، وهي تستخدم لا الوسيات، بل علامات ومجموعات مقننة من التمثيلات، يتعهد مسرح العقوبة بترويجها بأسرع ما يمكن، وتقبلها الأعم ما أمكن. وأخيراً في مشروع المؤسسة الاعتقالية التي هي قيـد الإنشاء، تبـدو العقوبـة تقنية إكـراو للأفـراد؛ وهي تستخدم أسـاليب تقويم جسـديـة ـ لا علامات \_ مع ما لها من آثار تركها، بشكل عادات، في السلوك؛ وهي تفترض قيام سلطة متخصصة تتولى محلياً إدارة العقوبة. فالعاهل وقوته، والجسم الاجتماعي، والجهاز الإداري. ثم الوسمة والدالة والأثر. ثم الاحتفال، والتمثيل [التصور] والمارسة. والعدو المقهور، والشخص الحقوقي المعاد تأهيله، والفرد المذلل بإكراه مباشر، والجسم المعذب، والنفس التي يجري التلاعب بتمثيلاتها، والجسم الذي يجرى تقويمه: عندنا هنا ثلاث سلاسل من العناصر التي تميز التدابير الثلاثة المواجهة بعضها لبعض في النصف الأخير من القرن الثامن عشر. هذه العناصر لا يمكن ردها لا إلى نظريات حقوقية (رغم أنها تتقاطع معها)، ولا مماهاتها [توحيدها]، بأجهزةِ أو بمؤسسات (رغم استنادها إليها) كما لا يمكن اشتقاقها من اختيارات أخلاقية (رغم أنها تجد فيها مرراتها). إنها نماذج وفقاً لها تُمارس سلطة العقاب. إنها ثلاث تكنولوجيات سلطوية.

والمشكلة عندالله هي التالية: كيف حدث أنَّ التكنولوجيا الثالثة قد فرضت نفسها أخيراً؟ كيف حل النموذج الإكراهي، الجسدي، الانفرادي، السري لسلطة العقاب، محل النموذج التصوري، المسرحي الدلالي، العلني، الجهاعي؟ لماذا حلت المهارسة الجسدية للعقوبة (والتي ليست هي التعذيب) مع السجن الذي هو قوامها المؤسسي، محلُّ اللعبة الاجتهاعية للدالات العقابية، ومحل الاحتفال الصاخب الذي كان يروجها؟

#### هوامش ومراجع الفصل الثاني

- (1) بيكاريا، Des délits et des peines، طبعة 1856، ص 119
  - (2) م. ن. .
- (3) ج. ب. مارا J.P. Marat، من 1780، Plan de législation criminelle، J.P. Marat، ص
- (4) ف. م. فرماي F.M. Vermeil، به F.M. Vermeil، به ورماي des lois pénales, Ch.E. Dufriche de به الأزي 1781، ص 68-185، يراجع ش.ي. دوفسريش دي فالأزي 349.
  - (5) لو بلّيتيه دى سان فارجو، Archives Parlementaires ، المجلد XXVI ، ص 322-321 .

(11)

- (6) بيكاريا، Des délits et des peines، ص 1856، ص
  - (7) م.ن
  - . 246 ص De la législation, Œuvres complètes (8)
- . 258 ، I ، 1781 ، Théorie des lois Criminelles ، J.P. Brissot ج. ب. برسو
- (10) ب. ل. دي لاكريتـل Réflexions sur la législation pénale ، P.L. de Lacretelle ، في Réflexions sur la législation pénale ، 1784 ، les peines infamantes)
- Beccaria, Des délits et des peines, p.113.
  - (12) ج. ي. باستوري J. 1790 , Des lois pénales ، G.E. Pastoret ، ص 49 م . [12]
- (13) لوبلتيه دي سان فارجو، Archives parlementaires، مجلد XXVI. وكان الكتّاب الذين رفضوا حكم الإعدام قد اقترحوا عقوبات نهائية: ج. ب. بريسو، Théories des lois criminelles، ص 29-30. ش. أ. دوفريش دي فالازي، في قوانين العقوبات 1784، ص 344: السجن لمدى الحياة للذين حُكموا بأنهم وفاسدون نهائياً».
  - (14) لوبلتيه دي سان فارجو، Archives parlementaires ، مجلد XXVI من 330-329
  - ش.ى. دوفريش Des lois pénales ، ch, E. Dufriche de Valazé ، ص 1784 ، Des lois pénales ، (15)
- (16) آ. بوشیه دارجیس Observations sur les lois criminelles ، A. Boucher d'Argis ، ص 1781 ، (16)
- (17) يراجع ل. ماسون La Révolution pénale en 1791 ، L. Masson ، ضد العمل الجزائي جرى الاعتراض مع ذلك أنه يقتضي اللجوء إلى العنف [لوبلنيه] Le Peletieu أو تدنيس الصفة القدسية للعمل (دوبورت) (Duport). وعمل رابو سان أتيان Robaud Saint-Etienne على تبني عبارة وأشغال شاقة) (أشغال إجبارية) travaux forcées في معارضة لعبارة وأعيال حرة) التي يقوم بها بصورة حصرية الرجال الأحرار، Archives parlementaires ، مجلد XXVI) من 710 وما يليها.
- (18) ج.م. سرفسان Discours sur l'administration de la justice pénales .J.M. Servan ص. 36-35.
- Dufau, «Discous à la constituante», Archives parlementaires, t.XXVI, p.688. (19)
- *Ibid*, p.329-330. (20)
- S. Bexon, *Code de sûreté publique*, 1807, 2e partie, p.24-25. (21) إنَّ الأمر يتعلق بمشروع قدم إلى ملك بافاريا (Bavière).
  - . ب. بريسو J.P. Brissot ج. ب. بريسو 781، Théorie des lois criminelles با بريسو
- Archives parlementaires, t. XXVI, p.322. (23)
- . 1767 ، Discours sur l'administration de la justice criminelle j.M. Servan ج. م. سرفان (24)
- ص ١٠. يريد فوكو التأكيد أن الآلاف من هذه المشاهد وقصص العقوبات المرعبة هي التي تستحق في النهايـة أن تكون العلامة الكبرى على الجريمة المطلقة التي تشكل مفتاح الذروة لبناء القانون الجنائي آنذاك. (م).
- - (26) تراجع Archives parlementaires، مجلد XXVI)، ص 712.
  - (27) ج. دي. مابلي De la légeslation: Œuvres complètes ، G. de Mably ، مجلد 9، ص 338
    - . 345-344 م ر 1784 , Des lois pénales , Ch. E. Dufriche de Valazé (28)
- (29) ك. ف. م. دي ريموزات Archives parlementaires ، C.F.M. de Rémusat ، مجلد LXXII، كانون أول 1831، ص 185.

- (30) يراجع أ. ديكازيس E. Decazes، تقرير إلى الملك حول السجون، المونيتـور (Le Moniteur)، 11 نيسان 1819.
  - (31) ش. شابرود Archives parlementaires ، Ch. Chabroud ، مجلد XXVI ، ص
- Instruction.s pour la commission charge de dresser le projet du nouveau code کاترین الثانیة، (32) des lois
- (33) لقد ترجم قسم من المجموعة القانونية في مقدمة كتاب P. Colquhoum من المجموعة القانونية في مقدمة كتاب Londres ، ترجمة فرنسية ، 1807 ، 1807 ، ص 84.
  - . Coquille يراجع مثلًا كوكيه Coquille ، العُرف في النيفرني Coutume du Nivernais
- Traité des matières criminelles ، G. du Rousseaud de la Combe بع. دو روسيو دي لاكسومب (35) ج. دو روسيو دي الاكسومب (35) من 3.
- (36) ف. سربيّون Code criminel ، F. Serpillon ، بجلد III، ص 1095. مع ذلك نجد عن سربيون (Serpillon) الفكرة القائلة بأنّ شدة السجن هي بداية عقوبة.
- (37) هكذا يجب أنْ تفهم الانظمة المتعددة المتعلقة بالسجون، والتي تتناول ابتزازات السجانين، وأمان الامكنة، والاستحالة على السجناء الاتصال فيا بينهم. مشاله، قرار برلمان ديجون (Dijon)، في 21 ابريل 1706، يراجم أيضاً ف. سربيون (Code criminel (F. serpillon)، مجلد III، ص 601-647.
- (38) هذا ما يوضحه إعلان 4 آذار ـ 1724 حول تكرار السرقة أو إعلان 18 تموز 1724 حول التسكّع. فقد بقي طفل لم يكن قد بلغ السن التي تخوله الذهاب إلى السفن، في سجن إكراهي إلى أن بلغ السن الذي يمكّنه من الذهاب، وأحياناً من أجل تمضية ما تبقى له من مدة عقوبته. يراجع France sous l'Ancien Regime من الذهاب، وأحياناً من أجل تمضية ما تبقى له من مدة عقوبته.
  - (39) ف. سربيون F. Serpillon، جلد III ص 1767، مجلد (39)
  - . 173 ج. ب. بريسو Théorie des lois criminelles J. P. Brissot ، مجلد I، ص 1783
- Le Cahiers de doléance et . A. Desjardin ذكرت في آ. ديجاردان Paris intra muros (Noblesse) (41)
  - (42) لانغرس Trois Ordes» Langres»، ذكرت في المرجع نفسه، ص 483.
- (43) بريّه Tiers Etat» ، Briey ، بريّه Tiers Etat» ، Briey ، بريّه وTiers المنافع ، خكرت في المرجع نفسه ص 484. يراجع ب غوبرت «Cahiers» وم. دنيس 1964 ، Les Français ont la parole ، M.Denis من أجل الإبقاء على بيوت الاعتقال في خدمة العائلات واستعمالاتها .
- (44) يراجع تورستن سلّين، Thorsten Sellin، الريادة في علم العقوبات Rasphuis، الريادة في علم العقوبات Penology، وعن سبيهوس امستردام السني قدم دراسة مفصلة شاملة عن راسفويس Rasphuis، وعن سبيهوس امستردام d'Amsterdam، وعن ان نترك جانباً وغوذجاً» آخر كثيراً ما ذكر في القرن الشامن عشر. وهو الذي اقترحه مابيّون Mabillon في Mabillon في Réflexions sur les prisons des orders religieux، أعيد طبعه سنة 1845. يبدو أنَّ هذا النصّ قد انبعث بعد إهمال، في القرن التاسع عشر، في وقت كان الكاثوليك ينازعون البروتستانت المكانة التي احتلوها في حركة مجبة الإنسانية وفي بعض الإدارات. ويبين كتيب مابيّون، الذي بقي، على ما يبدو، غير معروف كثيراً، وبدون تأثير، أنَّ والفكرة الأولى في النظام الاعتقالي الأميركي، هي وفكرة رهبانية وفرنسية، مها قيل من أجل إعطائها نشأة جنيفية أو بنسيلفانية» (ل. فوشر L.Faucher).
- (45) فيسلان السراب عشر Vilan XIV عشر بناسيس بيت الشغل في غاند Gand، بقيت غير منشورة حتى سنة 1841. وأبرزت كثرة الأحكام بالنفى أيضاً العلاقات بين الجسريمة والتسكّع. في 1771، تأكد لمقاطعات الفلانـدر

Etats de Flandre أنَّ وأحكام الإبعاد الصادرة بحق المتسوّلين بقيت بدون مضاعيل، نظراً لأنَّ المقاطعات كانت تتبادل فيها بينها الأفراد الأشرار. فنتج عن ذلك أنَّ المتسول المبعد أو المطرود من مكان إلى مكان، ينتهي بأنْ يشنق نفسه، في حين أنه لمو تمّ تعويده على العمل، فإنه لن يستمر في هذا الطريق الشرير، (ل. سستوبان L.Stoobant) في Annales de la Sociéte d'histoire de gand، مجلد III، 1898، ص 228). تراجع اللوحة رقم 15.

Vilan XIV, Memoire, p.68.

- (46)
- (47) م. ن. ص 107. (48) م. ن. ص 102-103.
- . 1775 ، The Defects of Police ، نقائص الشرطة J. Hanway . (49)
- (50) مقدمة قانون 1779 (Bill de 1779)، ذكرها جـوليوس Leçons sur les prisons ، Julius، تـرجمة فـرنسية (50) مقدمة قانون 1779 (1778 de 1779)، ذكرها جـوليوس
- (51) كان المستوطنون (quakers) يعرفون من دون شك أيضاً راسفويس Rasphuis وسبينه ويس أمستردام (71) (Pioneering in Penology (T. Sellen) . يسراجع ت. سسيلين، (Spinhuis d'Amesterdam ص 100-100. عـل حـال كان سجن ولنـوت سـتريت (Walnut street) استمـراراً لـ آلمهـاوس (Almhouse) الذي افتتح سنة 1767، كما كانوا على اطلاع عـلى التشريع الجوزائي الذي أراد المستوطنون فرضه رغم الإدارة الانكليزية.
- Des Prisons de . (G. de la Rochefoucauld-Liancourt) ج. دي لاروشسفسوكسو لسيسانسكسور (52) . (52) من 9. (52)
  - (53) ج. تورنبول (J. Turnbull)، Visite à la prison de philadelphie ، ترجمة قرنسية 1797، ص 16-15.
- (54) غــالـب لــونس (Galeb Lownes)، في ن.ك. تيــترس (N.K. Teeters)، مهــد السـجن (54). (54) عــالـب لــونس (1955)، ص 49.
- ول الاضطرابات التي أثارتها هذه القوانين يراجع ب. روش (B. Rush) تحقيق في مفاعيل العقوبات التي اثارتها هذه القوانين يراجع ب. روش (B. Rush) تحقيق في مفاعيل العقوبات السملنية (An inquiry into the effects of public punishments (مروبسرتس فو السملنية (Roberts Vaux)، ملاحظات Notices من من الأشارة أنه في تقرير ج.ل. سيجيل (Siegel) الذي ألهم راسفويس أمستردام، ذكر أن العقوبات لا يعلن عنها أمام الجمهور، وأنَّ السجناء يقتادون في الليل إلى الإصلاحية، وأنَّ الحراس يتعهدون بناء على قسم أنْ لا يفشوا هوياتهم، وأنه لا يسمح بأية زيارة. (ت. سيلين (T.Sellin)، Penologie ، ص 28-20).
  - (56) أوّل تقرير للمفتشين في ولنوت ستريت (Walnut Street)، ذكره تيترس (Teeters)، ص 53-54.
    - .27 ج. تورنبول (J. Turnbull)، ترجمة Visite à la prison de philadelphie (راجمة 1797)، ترجمة 1797، ص
- (58) ذكرج. ب. روش (B. Rush)، الذي كان أحد المفتشين، ما يـلي بعد زيـارة قام بهـا لولنـوت ستريت: وعناية أخلاقية: وعظ، قراءة كتب جيدة، نظافة الثيـاب والغرف، حـامات؛ لا يـرفع الصـوت، قليل من الخمر، القليل من التبغ ما أمكن، القليل من الحديث البذيء أو المبتذل. عمل دائم؛ عنايـة بالجنينـة؛ إنما جيــل: 1200 رأس من الملفـوف. N.K.Teeters. (مهدالسجن) 700.
- (59) محاضر جلسات المجلس Minutes of the Board، 16 حزيران 1767 ذكرها ن. ك. تيترس، مرجع مذكور سابقاً، ص 59.
- و. بــلاكستون (W. Blackstone)، Commentaire sur le code criminel d'Angletère، تــرجمة فــرنسية (60) و. بــلاكستون (1776، ص 19.

- (61) و. برادفورد (W. Bradford)، تحقيق حول ضرورة عقوبة الموت في بنلسفانيا، (W. Bradford)، و. برادفورد (1793)، for the punishment of death is precessary in Pensylvania
- R. rush, An inquisy into the effects of public punishments, 1778, p.14. (62) وجدت هذه الفكرة حول جهاز يتولى التغيير من قبل عند هانّواي (Hanway) في مشروع واصلاحية «Reformatoire»: إنَّ فكرة المستشفى وفكرة الشرير تتناقضان؛ ولكن لنحاول أن نجعل من السجن إصلاحية reformatory حقة وفعالة، بدلاً من أنْ يكون كالسجون الأخرى مدرسة تعلم الرذيلة).

  Defects of police, p.52
- B. Ruch, An inquiry into the effets of public punishment, 1787. p.13. (63)
- (64) تراجع الانتقادات التي وجهها روش إلى المشاهد العقابية، وخصوصاً إلى تلك التي تخيلها دوفريش دي فالم المرابع المرابع (Dufriche de Valaze)، في An Inquiry into the effects of public Punishment فالازي (Dufriche de Valaze).

# القيم الثالث III النضبطط

#### الفصل الأول

## تعدينا الطيتا

هذه هي الصورة المثلي للجندي كما وصفت يومئذ في مطلع القرن السابع عشر. الجندي هو، قبل كل شيء شخص يُعْرَف من بعيد؛ إنه يحمل عالامات: عالامات طبيعية تدل على صرامته وعلى شجاعته، وهي أيضاً من سهات فخره؛ جسدُه هو شعار قوته وبسالته؛ وإذا كان صحيحـاً أنه يتوجّب عليه أنَّ يتعلم شيئًا فشيئًا مهنة السلاح ـ أساسًا وهو يقـاتل ـ فهنــاك مناورات، مشل المشي، ومواقف مثل رفع الرأس، تعود في قسم كبير منها إلى فنّ التعبير الجسدي عن الشرف: وفالإشارات التي تساعد في التعرّف على الأكثر ملاءمة لهذه المهنة، هم الأشخاص الحيويون والمتيقظون، أصحاب الرؤوس المستقيمة، والمعدة المرفوعة، والأكتباف العريضة، والأذرع الطويلة، والأصابع القوية والبطن الصغيرة، والأفخاذ القوية، والسيقان الهزيلة والأرجل الجافة. لأنَّ السرجل صاحب مثل هذه الهامة لا يمكن إلَّا أنْ يكون رشيقاً وقوياً؛ فإذا أصبح الجندي رمَّاحاً، توجب عليه وهو يسير أنْ يأخذ إيقاع الخطوة حتى يكــون أكثر جمــالاً وهيبة مــا أمكن لأنَّ الرمح هو سلاح مشرف يستحق أنْ يحمل بحركة مهيبة وجريئة، (١) وفي النصف الثاني من القرن الثامن عشر: أصبح الجندي شيئاً ما يُصنع؛ فمن عجينة غير ذات شكل، ومن جسم غير مهياً، تمَّ صنع الآلة التي دعت الحاجة إليها؛ فتمّ نصب وتقويم الأوضاع تدريجياً؛ وببطءٍ تمُّ الضغط المحسوب على كل جزء من أجزاء الجسم للتحكُّم به، ولتطويع المجمل، ولجعله بصورة مستمرة جاهزاً، واستمر هذا الضغط، بصمت، في تكريس آلية العادات؛ وباختصار لقد تمُّ «طرد الفـلاح، وأعطى لـه «مظهـر الجندي»<sup>(2)</sup>. وتم تعـويد المجنّـدين الجدد عـلى «رفع الـرأس عاليـاً ومستقيّماً، وعلى الوقوف بانتصاب دون إحناء الظهـر، وعلى ابتـلاع المعدة، ونفـخ الصدر وعـلى تقويم الظهر؛ ومن أجل تعويدهم على هذا، واكتساب هذه الـوضعية أوقفـوا إلى الجدار بحيث تلامسه أعقباب القدمين، وعضلة الساق والكتفيان والقامة وكذلك ظهر اليبدين، بعد فتيل الذراعين إلى الخارج، دون إبعادهما عن الجسد. . . ويُدرُّبون كذلك على عدم تثبيت نظراتهم بالأرض، بل التطلُّع بشجاعة إلى من يمرون هم أمامه. . . وعلى البقاء جامدين بانتظار الأوامـر، دون تحريك الرأس ولا اليدين ولا الرجلين. . . وأخيراً يُدربون على السير بخطوة ثابتة ، والركبة وباطنها مشدودان ، ورأس القدم منخفض وإلى الخارج»(3).

كان هناك اكتشاف كامل، خلال العصر الكلاسيكي، للجسد كموضوع وهمدف للسلطة. وبسهولة تمَّ اكتشاف إشارات تنم عن هذا الاهتهام الكبير الموجِّه يومئـذ إلى الجسد ـ إلى الجسـد الـذي يُلَعَّبُ، ويكيّفُ، ويدرب، ويـطوّع، والذي يستجيب، ويصبح ماهـراً، وتتكاثـر قواه. فالكتابُ الكبير الإنسان \_ الآلة كُتب بآنِ معاً في سجلين: سجل تشريحي \_ ميتافيزيقي، كُتُب ديكارت صفحاتِه الأولى، وأكمله الأطباء الفلاسفة؛ وسجل تكنيكي ـ سياسي، وتألُّف من مجمل كامل من الأنظمة العسكرية والمدرسية، والاستشفائية، ومن أساليب عملية ورزينة من أجل التحكم أو تصحيح عمليات الجسد. سجلان متميزان تماماً، اذ يتطلب الأمر هنا [في الكتاب الأول] الخضوع والانتفاع، وهناك [في الكتباب الآخر] التشغيل والتفسير: جسد نافع [في الأول]، جسد ذكبي [في الثاني]، ومع ذلك فبين السجلّين، هناك نقاط التقاء. فالإنسان -الآلة (L'Homme-machine) الذي وضعه لامترى (La Mettrie) هـو بآنٍ واحـد اختزال مـادي للنفس ونظرية عامة في الـترويض، وفي مركز الاثنين يسود مفهوم «الـطواعية» الـذي يضم إلى الجسد القابل للتحليل الجسد القابل للتطويع. يكون طيّعاً الجسدُ الذي يمكن أنْ يخضع، والذي يمكن استعماله، والـذي يمكن أنْ يحوُّل وأنْ يُستكمل. ولم تكن الأجساد الآلية (أوتومات outomates) من جهتها، فقط أسلوباً يـوضح الجهـاز العضوي، بـل كانت أيضاً دميٌّ سياسية (poupées politiques) ونماذج مختزلة عن السلطة: ذلك هو هَوَس فردريك الثاني (Frédéric II)، الملك المدقِّق في الآلات الصغيرة، في الكتائب المروِّضة جيداً، وفي التهارين المطولة".

في ترسيبات الطواعية هذه، التي أولاها القرن الثامن عشر الكثير من الاهتبام ماذا يوجد من جديد؟ ليست هي المرة الأولى، بالتأكيد، التي كان الجسد فيها موضوع توظيف ملح وآمر؛ في كل مجتمع، يؤخذ الجسد داخل سلطات ضيقة جداً، تفرض عليه إلزامات، ومحظورات أو موجبات. ومع ذلك فهناك أشياء كثيرة جديدة في هذه التقنيات. هناك أولاً سلّم السيطرة: لم يكن المطلوب معالجة الجسم ككتلة، بالجملة، كها لو كان وحدة غير قابلة للانفصام، بل الشغل عليه في التفصيل؛ واخضاعه لإلزام مضبوط دقيق، وتأمين مماسك على مستوى الميكانيك بالذات حركات، إيماءات، مواقف، سرعة: سلطة تفاضلية (infinitésimal) على الجسم النشيط. وموضوع السيطرة بالتالي: لم يكن أو لم يعد موضوع السيطرة هي العناصر الدالة على السلوك أو لغة الجسم، بل الاقتصاد ككل في الحركات وفعاليتها، وتنظيمها الداخلي؛ ويتناول الإكراء القوى أكثر مما يتناول الإشارات؛ والاحتفال الوحيد المهم حقاً هو احتفال التمرين. وأخيراً النمط: وهو يشتمل على إلزام لا ينقطع، ثابت، يسهر على عمليات النشاط أكثر من سهره على النمط: وهو يشتمل على إلزام لا ينقطع، ثابت، يسهر على عمليات النشاط أكثر من سهره على النمط: وهو يشتمل على إلزام لا ينقطع، ثابت، يسهر على عمليات النشاط أكثر من سهره على النمط: وهو يشتمل على إلزام لا ينقطع، ثابت، يسهر على عمليات النشاط أكثر من سهره على النمط: وهو يُعارس وفقاً لتقنين يحصر بدقة أكثر الزمان والمكان والحركات. هذه الطرق التي تتيح التحكم الدقيق بوظائف الجسد، والتي تؤمِنُ الإخضاع الدائم لقواه وتفرض عليها علاقة طواعية

اشارة إلى هواية ذلك الملك بدُمَى صغيرة تمثل الجيوش، يحركها، ويضع لها الخطط الدقيقة. (م).

- منفعة ، هذا ما يكن أنْ يسمى «الانضباطات». فهناك الكثير من الأساليب الانضباطية منذ زمن بعيد \_ في الأديرة، في الجيوش وفي المشاغل أيضاً. ولكن الانضباطات أصبحت خلال القرن السابع عشر والقرن الثامن عشر صيغاً عـامةً للسيـطرة. فهي تختلف عن العبوديــة لأنها لا تقوم على علاقة تملك للأجساد؛ إذ من أناقة الانضباط أنه استغنى عن هذه العلاقة المكلفة والعنيفة حين حصل على مفاعيل نفعية على الأقل بمثل منافع الاستعباد. وهي [أي الانضباطات] تختلف أيضاً عن الخدمة المنزلية باعتبارها علاقة هيمنة دائمة، شاملة، مكثفة، غير تحليلية، وغير محدودة وقائمة بشكل إرادة فردية هي إرادة السيد، ووفقاً لـ «هـواه». وهي تختلف عن التبعية السيادية، التي هي علاقة خضوع مقنن، إلى أقصى الحدود، إنما من بعيد والتي تتنــاول العمليات الجسدية أقلُّ مما تتنـاول منتوجـات العُمل والسـات الطقـوسية، للولاء. وهي تختلف أيضـاً عن التنسك وعن «الانضباطات» من النمط الرهباني التي من وظائفها تأمين التخلُّي بــدلًا من التزيُّــد من المنافع، والتي، إذا كانت تقتضي الطاعة للغير، فهي تهدف بصورة رئيسية إلى مزيد من تحكم كل فرد بجسده هو. فاللحظة التاريخية التي تحمل طابع الانضباطات، هي اللحظة التي نشأ فيها فن للجسد البشري، لا يهدف فقط إلى تنمية مهاراته، ولا إلى زيادة تبعيته، بـل إلى تكوين علاقة من شأنها، ضمن ذات الأوالية، أن تجعله أكثر إطاعة بمقدار ما هو مفيد وبالعكس. وعندها تتشكّل سياسة إلزامات هي شغْل على الجسد، واستخدام محسوب لعناصره، ولإيماءاته، ولسلوكاته. لقـد دخل الجسـد البشري ضمن آليةٍ للسلطة تنقُّبُ فيـه، وتفكك مفـاصله وتعيـد تركيبه، وهكذا فإن «تشريحاً سياسياً» هو أيضاً «ميكانيك سلطة»، صار قيْـدَ الولادة؛ فهـو يُحدّد كيفية التوصّل إلى تسلط على جسد الأخرين، ليس فقط من أجل أن يحققوا المطلوب، بل لكي يتصرَّفوا كما يُراد لهم، مع التقنيات، ووفقاً للسرعة وللفعالية المحدَّدة لهم. إن الانضباط يصنع هكذا أجساداً خاضعة ومتمرسة، أجساداً «طبّعة». فالانضباط ينزيد في قوى الجسد (بالمعنى الاقتصادي للمنفعة) ويقلُّص هذه القوى بالذات (بالمعنى السياسي للطاعة). ويكلمة: إنه يفصل فيها بين قوى الجسد. فهو يجعل منها «كفاءةً»، أو «استعداداً»، من جهة يحاول زيادتهـا؛ وهو من جهة أخرى يقلب الطاقة أو القوة التي يمكن أن تنتج عنه، ويجعل منها علاقمة تبعية صارمة. إذا كان الاستغلال الاقتصادي يفصل بين قوة العمل ومنتوج العمل، فلنقلُ إنَّ الإكراه الانضباطي يُقِيم في الجسم علاقة ضابطة بين كفاءات متزايدة وبين سيطرة متزايدة.

إن «اختراع» هذا التشريح السياسي الجديد، يجب أنْ لا يعتبر وكأنه اكتشاف مفاجى أ. بل كمجموعة عمليات غالباً ما تكون صغيرة، ذات أصول مختلفة، ومن تموضع متناثر، تتقاطع، ويكرر بعضها بعضاً، أو يقلد بعضها بعضاً، ويترتكز بعضها على بعض، وتتبايز فيها بينها بحسب مجال تطبيقها، وتتداخل فيها بينها فترسم، بصورة تدريجية، مُصَوَّر طريقة عامة. ونجدها مطبقة في المدارس الإعدادية باكراً؛ وفيها بعد، نجدها في المدارس الابتدائية؛ وببطء اجتاحت الفضاء الاستشفائي؛ وخلال بضعة عقود من السنين، تم لها أنْ تعيد تنظيم البنية العسكرية، وفي بعض الأحيان سرت بسرعة قوية من نقطة إلى نقطة (بين الجيش والمدارس الفنية أو المدارس الاعدادية والثانوية)، وأحياناً ببطء وبشكل أكثر سرية (تحققت العشكرة المخاتلة للمشاغل الكبرى). وفي

كل مرة، أو تقريباً في كل مرة، فرضت هذه العمليات نفسها استجابة لمقتضيات النظرف الاقتصادي السياسي: هنا تجديد صناعي، هناك تصاعد اجتياحي لبعض الأمراض الوبائية، وهنالك اختراع البندقية أو انتصار بروسيا. وهذا لم يمنع أنها تتسجل في المجمل ضمن تحولات عامة وأساسية يتوجب محاولة استخلاصها.

ليست المسألة هنا مسألة التأريخ لمختلف المؤسسات الانضباطية، فيها يمكن أنْ تتفرد كل واحدة منها عن غيرها به. بل فقط تعيين بعض التقنيات الأساسية، من أصل سلسلة من العينات، تعممت، من واحدة إلى واحدة، بشكل أسهل وأيسر. تقنيات دقيقة دائماً، صغيرة غالباً، ولكنها ذات أهمية: لأنها تحدد نموذجاً من التوظيف السياسي والمفصّل للجسد وتحدد «ميكروفيزياء» جديدة للسلطة؛ لأنها لم تتوقف، منذ القرن السابع عشر، عن اجتياح بجالات أوسع وأوسع، كما لو كانت تتوق إلى تغطية الجسم الاجتهاعي بأكمله. إنها حيل صغيرة مزودة بقدرة كبيرة على الانتشار، وترتيبات لطيفة، ذات مظهر بريء، إنما شكاكة، وأحكام تخضع لنظم غيرمعلن عنها، أو تتبع إلزامات غير كبيرة؛ ومع ذلك فهي التي حملت تحول النظام العقابي إلى عتبة العصر الحالي. ووصف هذه الاستعدادات أو الترتيبات يقتضي التباطؤ عند التفاصيل والالتفات إلى الدقائق: فتحت الصور الأقل أهمية يجب البحث لا عن معنى، بل عن احتراس؛ ويجب وضعها ليس فقط ضمن تضامنية تشغيل، بل ضمن تماسك تكتيك. حيل، لا من حيل العقل الكبير الذي يعمل حتى في نومه، ويعطي معنى لما لا معنى له، بمقدار ما هي حيل صادرة عن «سوء النية» الواعي الذي يتوسوس من كل شيء. إن الانضباط هو تشريح سياسي عن «سوء النية» الواعي الذي يتوسوس من كل شيء. إن الانضباط هو تشريح سياسي للتفصيل.

وحتى نقنع غير الصابرين، نذكر الماريشال دي ساكس (Maréchal de Saxe) [الذي كتب]: «رغم أنّ الذين يهتمون بالتفاصيل يعتبرون أشخاصاً محدودين، فإنه يبدو لي مع ذلك أنّ هذا الفريق أساسيّ، لأنه هو الأساس، وأنه من المستحيل إقامة أيّ بناء أو وضع أي منهج دون المصول على مبادئه. لا يكفي أن يتوافر الميل إلى الهندسة المعارية. بل لا بدّ من معرفة قطع الحجارة» في مناذ القطع للحجارة» هناك تاريخ طويل تجب كتابته ـ تاريخ الاستخدام المعقلاني للتفاصيل ضمن المحاسبة الأخلاقية والسيطرة السياسية. فلم يقم العصر الكلاسيكي بافتتاحه [التاريخ]؛ بل سرّعه، وغير سُلَّمَهُ، وأعطاه أدوات دقيقة، وربما وجد له بعض الأصداء في حساب اللامتناهي الصغر، أو في وصف السيات الأدق والأصغر في الكائنات الطبيعية. وفي مطلق الأحوال كان «التفصيل» منذ زمن بعيد مقولةً من مقولات التيولوجيا والتقشف: فكل تفصيل كان مهياً، إذ في نظر الله، لم يكن أيّ اتساع أكبر من مجرد تفصيل، ولكن لم يوجد أيّ تفصيل كان مهياً، إذ في نظر الله، لم يكن أيّ اتساع أكبر من مجرد تفصيل، ولكن لم يوجد أيّ تركزت فيا بعد، وبدون صعوبة، كل دقائق التربية المسيحية، والتربية المدرسية أو العسكرية، وكل أشكال الترويض أخيراً. بالنسبة إلى الإنسان المنضبط، كما بالنسبة إلى المؤمن الحق، لا يوجد أيّ تفصيل عارٍ من الأهمية، إنما ليس بالمعني الكامن فيه بمقدار ما فيه من ممسك تعثر عليه وبحد أيّ تفصيل عارٍ من الأهمية، إنه مميرٌ هذا النشيد الكبير وللأشياء الصغيرة، ولأهميتها السلطة التي تريد الحصول عليه. إنه مميرٌ هذا النشيد الكبير وللأشياء الصغيرة، ولأهميتها السلطة التي تريد الحصول عليه. إنه مميرٌ هذا النشيد الكبير وللأشياء الصغيرة، ولأهميتها السلطة التي تريد الحصول عليه. إنه مميرٌ هذا النشيد الكبير وللأشياء الصغيرة، ولأهميتها

الخالدة، ينشده جان باتيست دى لاسال (Jean-Baptiste de la Salle) في بحث حول «واجبات الإخوان في المدارس المسيحية». فهنا [في هـذا الكتاب] ينضم عنصر الغيبي اليومي إلى عنصر الانضباط فيها هو الصغير جداً «كم هو خطيرٌ إهمالُ الأشياء الصغيرة. إنه تفكيرٌ شديد العزاء لنفس كنفسي، غير مهيأة للأفعال الكبيرة، أن أفكر أنّ الإخلاص للأشياء الصغيرة يمكنه، بفضلَ التقدّم اللامحسوس، أن يرفعنا إلى القداسة الأكثر عظمة وسمواً: لأنَّ الأشياء الصغيرة تُعِدُّ للعظائم. . . يقولون: أشياء صغيرة مع الأسف، يا إلَّمي، ماذا نستطيع أن نفعل من عـظيم لأجلك، نحن المخلوقات الضعيفة الفانية. أشياءٌ صغيرةً؛ إذا برزت العظائم، هل نقوم بها؟ ألاّ نعتقدها تفوق قوانا؟ هل حكموا عليها بالتجربة؟ أشياء صغيرة؛ إننا نجرم حقاً، إنْ نحن نظرنا إليها هكذا، ثمّ امتنعنا عنها؟ أشياء صغيرة؛ ومع ذلك فهي التي صنعت مع الزمن القديسين الكبار! نعم، أشياء صغيرة، ولكنها دوافع كبيرة، ومشاعر كبيرة، وورع كبير، وحماس كبير، وبالتالي أفضال كبيرة، وكنوز كبيرة، ومكافآت كبيرة» (5). إنَّ دقة القواعد، والنظرة الماحكة في التفتيش، والتثبُّت من دقـائق الحياة والجسـد، أعطت في إطـار المدرسـة، والثكنـة، والمستشفى والمشغل، مضموناً علمانياً؛ وعقلانية اقتصادية أو تقنية لهذا الحساب الرمزى التاف الزهيد وللامتناهي. وأدّى «تاريخ التفصيلي» (Histoir du Détail)، من القرن الشامن عشر، تحت شعار جان بابتيست دى لاسال (Jean-Babtiste de la Salle)، ماسّاً ليبنيـز (Leibniz) وبــوفـون (Buffon)، ماراً بفردريك الثاني، مجتازاً علم التربية (بيداغوجي) والطب، والتكتيك العسكري والاقتصاد إلى الانتهاء إلى الإنسان الـذي كـان يجلم، في أواخر القـرن، أن يكـون نيــوتن (Newton) جديداً، لا نيوتن الفضاءات الشاسعة في السهاء أو نيوتن الكتل النجومية، بل نيوتن «الأجسام الصغيرة»، والحركات الصغيرة، والأعمال الصغيرة؛ إلى الإنسان الـذي رد على مونج (Monge) («لا يوجد إلا عالم واحد يجب اكتشافه») بما يلي: «ماذا سمعت هنا؟ لكن عالم التفاصيل، مُنْذَا الذي فكّر مرةً بهذا الآخر، بذاك؟ أنا، من جهتي، ومنذ كنت في الخامسة عشرة من عمري، كنت منشغلًا به. لقد اهتممت به يومئذٍ، وهذه الـذكرى تعيش في داخلي، كفكرة ثابتة لا تـتركني أبدأ. . . هـذا العالم الأخـر، هو الأكـثر أهمية من كـل العوالم التي تبجّحت بـأني اكتشفتها: فما أنْ أفكر فيه، حتى أحس بألم في نفسي، (6). إنه لم يكتشفه؛ ولكن من المعروف تماماً أنه قام بتنظيمه؛ وأنه أراد أن يقيم حوله جهاز سلطة تمكنه من أنَّ يبصر حتى الحدث الأصغر من الدولة التي يحكمها؛ وكان يقصدُ بالانضباط الدقيق الذي فرض سيادته «الإحاطة بمجمل هذه الآلة الواسّعة دون أنْ يستطيع مع ذلك، أيُّ تفصيل النجاةَ والهرب منه،(٢).

فالملاحظة الدقيقة جداً للتفصيل، وبذات الوقت إنَّ المراعاة السياسية لهذه الأشياء الصغيرة، من أجل السيطرة على الناس واستخدامهم، برزتا عبر العصر الكلاسيكي، حاملتَيْن معها مجملًا كاملًا من التقنيات، ومجموعاً ضخهاً من الوسائل والمعارف، والأوصاف، والوصفات والمعطيات. ومن هذه التافهات، بدون شك، تولد إنسان النزعة الإنسانوية (L'humanisme) الحديثة (8).

#### فن التقسيات

يبدأ الانضباط أولاً بتقسيم الأفراد في المكان. ولهذا فهو يستخدم عدة تقنيات:

1 ـ يقضى الانضباط أحياناً «الإقفال = العزل»، أي تخصيص مكان يختلف عن كل الأمكنة الأخرى، ومنغلق على ذاته. مكان محمى للرتبابة الانضباطية. كان هناك في السابق «الحجز» الكبير للمشردين والبؤساء؛ وكانت هناك محاجر أخرى أكثر سرية وتكتباً وأكثر خداعاً وفعالية. في المدارس: ساد نموذج الأديرة تدريجياً؛ وبدا والداخلي، كنظام تـربوي، إنْ لم يكن الأكثر انتشاراً، فهو على الأقسل الأكثر كمالًا؛ وأصبح «السداخلي» إلى زامياً في مدرسة لسويس الكبير (Louis-le-Grand)، عندما تحوّلت، بعد ذهاب اليسوعيين، إلى مدرسة نموذجية (9). في الثكنات: لا بد من تثبيت الجيش، هـذه الكتلة المتسكّعة؛ يجب منع النهب والعنف؛ وتهـدئـة السكان الذين قلما يتحملون الجيوش المارة؛ ويجب تجنب التصادم مع السلطات المدنية؛ وإيقاف الهرب من الجيش؛ والسيطرة على النفقات. وقضت الإرادة الملكية لسنة 1719، بـوجوب بنـاء عدة مئات من الثكنات، على غط تلك التي كانت قد أقيمت في «جنوب فرنسا»؛ وكان الانغلاق فيها صارماً: «كل شيء محاط ومقفل ضمن سور من الجدران ارتفاعه عشرة أقدام يحيط بالأبنية المذكورة، على بعد ثـ لاثين قـ دماً من السور من كل الجـ وانب، \_ وذلك من أجـل إبقاء الجيـوش «ضمن النظام والانضباط، والضابط هو المسؤول عن كل ذلك»(100). في سنة 1745، كانت هناك ثكنات في ثلاثمائة وعشرين مدينة تقريباً؛ وقُدُّر استيعاب الثكنات كلها بحوالي مئتي ألف رجل تقريباً سنة 1775(11). إلى جانب المشاغل الموزعة تنامت أيضاً مساحات كبرى لمصانع يدوية متجانسة ومحددة تماماً بآنِ واحد منها: والمانيفاتورات المجمَّعة أولًا ثم المصانع، في النصفُّ الثـاني من القرن الثامن عشر (مصانع الحديد في شوساد (Chaussade) احتلت كامل شبه جزيرة مدين (Médine)، بين نيافير (Nièvre) ولوار (Loire) من أجل إقامة مصنع إندريت(Indret). سنة 1777، مَهَّدَ ويلكنسون (Wilknson) بواسطة الردم والسدود، جزيرةً في نهر لـوار (Loire)؛ وبني توفت (Toufait) لوكريزوت (Le Creusot) في وادى شاربونيير (Charbonière) وأعاد تشكيله، وأقام في المصنع بالذات مساكن للعمال؛ وفي هذا تغيير في المستوى، وأيضاً نمط جديد من السيطرة. وقارب المعمل بوضوح الدير، والحصن، والمدينة المغلقة؛ والحارس لا يفتح الأبـواب إلا عند دخول العمال، وبعد أنْ يكون الجرس المعلن للعبودة إلى الأعمال قبد قُرعَ»؛ وبعبد ذلك بربع ساعة لا يكون لأحد الحقّ بالدخول؛ وفي آخر النهار، يلزم رؤساء المشاغل بتسليم المفاتيح إلى حارس المانيفاتورة [السويسري] الذي يفتح عندئذ الأبواب(١٤). ذلك أنَّ المطلوب ـ بمقدار ما تتجمع القوى الإنتاجية ـ هـو استخراج أقصى مـا يمكن من المكاسب وتجميد المعيقـات (مثـل السرقات، وتوقف العمل، والاضطرابات (والمتآمرين)؛ وحماية المعدات والأدوات والتحكم بقوى العمل: «يتطلّب النظام والشرطة الواجبـان أنْ يجتمع كــل العهال تحت ذات السقف؛ حتى يستطيع الشريك المكلف بإدارة المانيفاتورة درء التجاوزات ومعالجتها، قبل أنْ تكون قـد حصلت بين العمال وبالتالي إيقاف تقدمها عند منطلقها ه(13).

2 - ولكن مبدأ «الاقفال» ليس لا ثابتاً، ولا إلزامياً، ولا كافياً في الأجهزة الانضباطية.فهذه

الأجهزة تعمل على المكان بشكل أكثر مرونة وأكثر لطافةً. أولاً وفقاً لمبدأ الموضعة الأولية أو التربيع. فلكل فرد مكانه؛ وفي كل موقع، فرد واحد، وتجنّب التوزيعات بحسب المجموعات؛ ثم تفكيك التركيزات الجاعية؛ وتحليل الكثرات الغامضة المبهمة، الكتلية أو المتباعدة. إنَّ الفضاء الانضباطي يتجه نحو الانقسام إلى أجزاء بمقدار ما يوجد من أجسام أو من عناصر يجب توزيعها. يجب إلغاء مفاعيل التوزيع الملتبس، والغياب غير المراقب للأفراد، وتحولهم الغامض، وتكتلهم غير النافع والخطر؛ تكتيك لمحاربة الهرب من الجيش، ولمحاربة التشرد، ولمحاربة التجمع. المطلوب ضبط الحضور والغياب، ومعرفة أين وكيف العثور على الأفراد، وإقامة الاتصالات المفيدة، وقطع الأخرى، وإمكانية مراقبة كل فرد في كمل حين، وتقييمه ومعاقبته، وقياس صفاته ومزاياه. إجراء بالتالي، من أجل المعرفة ومن أجل التحكم، ومن أجل الانتفاع، هكذا ينظم الانضباط فضاء تحليلياً.

وهنا أيضاً، يلاقي الانضباط وسيلة قديمة هندسية \_ معارية ودينية هي: خلايا الأديرة. ولو أصبحت الخانات التي تخصصها هذه الوسيلة مثالية خالصة، فإنَّ فضاء الانضباطات هو في عمقه قائم على الخلايا. عزلة ضرورية للجسد وللنفس، بحسب مقولة بعض الحركات التقشفية: فالجسم والنفس عليها، في بعض الأحيان، على الأقلَّ أن يجابها منفردين الإغراء وربما قسوة الله. «النوم هو صورة الموت، والمهجع هي صورة القبر. . . رغم أنَّ المهاجع مشتركة، فإنَّ الأسرّة مرتبة بشكل وتنغلق بإحكام بواسطة الستاشر حتى إنَّ الفتيات يستطعن النهوض والنوم دون أن يُرين (١٤). ولكن الشكل هنا لا يخرج عن كونه شكلًا فظاً خشناً.

3 - قاعدة المواقع الوظيفية تسير قليلًا قليلًا، داخل المؤسسات الانضباطية، نحو تقنين فضاء تتركه الهندسة المعارية عموماً جاهزاً ومعداً للكثير من الاستعبالات. وتتحدّد أماكن معينة من أجل التمكين ليس فقط من المراقبة، وقطع الاتصالات الخطرة، بل وأيضاً من أجل خلق فضاء نافع. وتبدو العملية بـوضوح في المستشفيات خاصة في المستشفيات العسكـرية والبحـرية. في فرنسا، يبدو أن روشفورت (Rochefort) قد استخدمت كتجربة وكنموذج. مرفأ، ومرفأ عسكري، وبواسطة دواثر من البضاعة، وبواسطة رجال مجندين بالاختيار أو بالقوة، وبحارة يبحرون وينزلون، وأمراض وأويئة، مكان هرب من الجيش، وتهريب، وعـدوى: ملتقى خلائط خطرة، التقاء تجولات ممنوعة. على المستشفى البحري أن يعالج، ولكن من أجل هذا، يجب أنْ يكون مصفاةً، وجهازاً لإلقاء القبض وللمحاصرة؛ يجب أن يؤمن القبضة على كل هذه الحركية وعلى هذا التجمهر، وذلك بتفكيك غموض اللاشرعية والشر. إنَّ الرقابة الطبية للأمراض وللعدوى وثيقة الصلة بسلسلة من الرقابات الأخرى: رقابة عسكرية على الفُرار من الجيش، ضريبية على البضائع، إدارية على الأدوية، والجرايات، وعلى الاختفاءات، والشفاءات، وحالات الموت والتصنع. مِن هنا الحاجة إلى توزيع وإلى تقطيع الفضاء بدقة. وكانت التــدابير الأولى المتخذة في روشفور تُعْني بالدرجة الأولى بالأشياء بدلًا من الرجال، وبالبضائع الثمينة أكـثر من عنايتها بالمرضى. وكانت ترتيبات الرقبابة الضريبية والاقتصادية، لها الأولـوية عـلى تقنيات الرقابة الطبية: حصر الأدوية ضمن صناديق مغلقة، وإمساك سجل باستعمالاتها؛ وبعد ذلك بقليل تم وضع جهاز من أجل حصر العدد الحقيقي للمرضى، وهوياتهم، والوحدات التي يعودون إليها، ثم تم تنظيم جيئاتهم وذهابهم، وأجبروا على البقاء في غرفهم؛ وعلن فوق كل سرير اسم المريض الموجود فيه؛ وكل شخص معالج يسجل على سجل يتوجّب على الطبيب مراجعته أثناء الزيارة؛ وفيها بعد أنى عزل المرضى بأمراض معدية، وفصلت الأسرة. وبصورة تدريجية انتظم الفضاء الإداري والسياسي إلى فضاء تطبيبي؛ وحاول أن يُفَرّدِنَ الأجسام، والأمراض، والإمارات؛ والأحياء والأموات؛ وشكّل هذا الفضاء التطبيبي لوحة فعلية بالفرائد المتراكمة والمتميزة بعناية ووضوح. وتولّد عن الانضباط فضاء طبي مفيد.

في المصانع التي ظهرت في آخر القرن الثامن عشر تعقَّد مبدأ التقسيم التربيعي المفردن. وكان المطلوب بآني واحمد توزيع الأفراد ضمن فضاء واحد حيث يمكن عزلهم وترصدهم؛ وأيضاً مَفْصَلَةُ هذا التوزيع وفقاً لجهاز إنتاج له مقتضياته الخاصة. يجب ربط توزيع الأجسام، والـترتيب الفضائي لجهاز الإنتاج، وكذلك مختلف أشكال النشاط عند توزيع «المراكز». لهذا المبدأ خضعت مانيفتورة (مصنع يدوي) أوبركامبف (Oberkampf) في جُوِّي (Jouy). وكانت تتألف من سلسلة من المشاغل المتخصصة وفقاً لكل نمط كبير من العمليات: للطباعين، والساحبين، والملوِّنين، والمرقِّشات، والحفارين، والصباغين. وأكبر الأبنية بني سنة 1791، على يد تــوسان بــارِّي -Tous) (saint Barré، وكان بطول مئة وعشرة أمتار وبعلو ثلاث طبقات. وخصص الطابق الأرضى، في الأساس، للطباعة بالجملة؛ وكان يحتوي على 132 طاولة مصفوفة بصفين على طول القاعة التي يُنيرِها ثهان وثهانون نافذة؛ وكان كل طابع يعمل فـوق طاولـة، ومعه «السـاحب» المكلف بإعـداد وبفلش الألوان. وكان مجموع العاملين 264 عاملًا. في آخر كل طاولة، كان هناك نوع من المسند يضع الشغيل فوقه اللوحة الَّتي طبع (15) حتى تُنشَفَ. وعند اجتياز الممشى المركزي للمشغـل، من الممكن تأمين رقابة عامة وفردية بآنٍ واحد: التأكد من الحضور ومن اجتهاد العامل، ومن نـوعية عمله؛ ومقارنة العمال فيها بينهم، وتصنيفهم بحسب مهارتهم وسرعتهم؛ ثم تتبع مراحل الصنع المتتالية. وكــل هذه الــترتيبات التسلسليــة تشكل مشبكــاً دائهاً: ينتفى فيهــا الالتباس<sup>(16)</sup>: أي أنّ الإنتاج ينقسم، وأنَّ عملية الشغل تتمفصل من جهة بحسب مراحلها، ومدارجها، وعملياتها الأولية، ومن جهة أخرى، بحسب الأفراد الـذين يقومـون بها، وبحسب الأجسـام المفردة التي تجتهد فيها: إنَّ كـل متغير في هـذه القوة ـ نشـاط، سرعة، مهـارة، مداومـة ـ يمكن أنْ يراقب، وبالتالي أنْ يقيِّم، وأن يُحْصَى حسابياً، وأن يُرَدُّ إلى الشخص الذي هو فاعله المخصوص. وهكذا بعد ربط قوة العمل، بشكل مقروء تماماً وكمالًا، بكل سلسلة الأجسام المفردة، يصبح تحليلها إلى وحدات فردية ممكناً. وهكذا نعثر، تحت تقسيم عملية الإنتاج، عند حدوثها، وعند ولادة الصناعة الكبرى، على التفكيك المفردِن لقوة العمل؛ وقد امَّنت توزيعاتُ الفضاء الانضباطي، في أغلب الأحيان التقسيمَ والتفكيك.

4 ـ في الانضباط، تصبح العناصر قابلة للتبادل فيها بينها، لأنَّ كلَّا منها يُعَرَّف بالمكانة التي يحتلها ضمن سلسلة، وبالانزياح الذي يفصلها عن غيرها. فالوحدة لا تقوم فيه لا على الأرض (وحدة السيطرة)، ولا على المكان (وحدة الإقامة)، بل على الصف: إنَّ المكانة التي نحتلها

ضمن ترتيب ما، والنقطة التي يتلاقى فيها خط وعمود، والمسافة ضمن سلسلة من المسافات التي يمكن اجتيازها المواحدة بعد الأخرى. والانضباط هو فن الصف وتقنية تغيير المترتيبات. فهو يُقَرُّدِن الأجسام بواسطة موضعةٍ لا تؤصلها، بل توزعها وتُجيْلُها داخل شبكةٍ من العلاقات.

لننظر إلى مثل «الصف» المدرسي في المدارس اليسوعية، نجد أيضاً تنظيماً هو بآنٍ واحـد ثناثي ومكثف؛ فالصفوف التي قد تحتوي ما بين مئتين إلى ثلاثمائة تلميـذ، تقسم إلى مجموعـات من عشرات؛ وكل واحدة من هذه المجموعات، ومعها قائدها، كانت توضع في معسكر هو الروماني أو القرطاجي [في أصله]. فكل عشرة يقابلها عشرة من الخصوم. فكان الشكل العام هو شكل الحرب والمنافسة؛ ويتم التصنيف، والتدريب والعمل بشكل مبارزة، بشكل مجابهة بين جيشين؛ وكان أداء كل تلميذ يدوّن في هذه المبارزة العامة؛ وهذا الأداء كان يؤمِن، من جهته، النصر أو الهـزيمة لكــل معسكر؛ وكــان التلامــذة يحتلون مكانــة تتلاءم مــع وظيفة كــل واحــد ومــع قيمتــه كمحارب ضمن المجموعة الموحدة داخل.قيادته (17). فضلًا عن ذلك يُمكن أنْ نـلاحظ أنَّ هذه الكوميديا الرومانية تتيح، إضافة إلى التهارين الثنائية التنافسية، استعـداداً فضائيـاً مستلههاً من الفيلق، مع رتبة، وتراتب، ورقابة هرمية. ويجب أنْ لا نسى، بشكل عام، أنَّ النموذج الـروماني، في عصر «الأنـوار»، قد لعب دوراً مـزدوجاً؛ فتحت وجهـه الجمهوري، كـانت هناك مؤسسة الحرية بالذات؛ وتحت وجهه العسكري، كانت هناك الصورة المثلي للانضباط. إنَّ روما القرن الثامن عشر وروما الثورة، هي رومًا مجلس الشيوخ، وأيضًا رومًا الكتيبـة، ورومًا الملتقى (Forum) والمعسكرات. وصولًا إلى الامبراطورية، كان المرجع الروماني قد نقل، بشكل مزدوج، المثال الحقوقي للمواطنية وتقنية الوسائل الانضباطية. وفي كل حال، إنَّ ما كان انضباطياً بشكل دقيق في الخرافة القديمة التي كانت تمثلها باستمرار مدارس اليسوعيين، قد تفوق على ما كان فيها من مبارزة وتقليد للحرب. ورويداً رويداً \_ وخصوصاً بعد 1762 \_ تمدّد الفضاء المدرسي؛ وأصبح الصف المدرسي منسجهًا، ولم يعد يتألف إلّا من عناصر فـردية، جـاءت تصطف بعضهـا وراء بعض تحت أنظار المعلم. وبدأ والصف، (أو المرتبة) في القـرن الثامن عشر، يحـدد الشكل الكبير لتوزيع الأفراد ضمن الترتيب المدرسي: صفوف تلاميذ ضمن الصف المدرسي، الممرات، الملاعب؛ مرتبة تعزى لكل واحد عند كل مهمة وعند كل اختبار؛ صف ـ مرتبة يحصل عليه بين أسبوع وأسبوع، وشهر وشهر، وسنة وسنة، صفوف حسب السن؛ بعضها وراء بعض، تتابع للمواد التعليمية، وللأسئلة المعالجة وفقاً لترتيب في الصعوبة المتزايدة. وضمن هذا المجمل من الخطوط الإجبارية، كل تلميذ بحسب عمره، وبحسب إنجازاته، وسلوكه، يحتل مرة صفاً، مرتبة، ومرة يحتل أخرى؛ إنه يتنقل باستمرار فوق هذه السلاسل من الخانات، بعضها معنـوي، بـــدل على تــراتب في المعارف أو في الــطاقات، والأخــريات تــترجم، ماديــاً، في فضــاء الصف أو المدرسة، هذا التوزيع للقيم وللكفاءات. حركة دائمة فيها يحل الأفراد بعضهم محل بعض، في فضاء تنتظمه مسافات مصفوفة.

إِنَّ ترتيب فضاءِ تسلسلي كان أحد الانتقالات الكبرى التقنية في التعليم الابتدائي. فقد أتـاح تجاوز النظام التقليدي (تلميذ يعمل بضع دقائق مع المعلم، في حـين يبقى عاطـلاً وبدون رقـابة

المجموعة غير المنتظمة للذين ينتظرون). فهذا الفضاء إذ عين أمكنة للأفراد، جعل الرقابة ممكنة على كل فرد وعلى عمل الجميع بآنٍ واحدٍ. ووضع نظاماً جديداً لوقت التعليم. وعمل على تشغيل الفضاء المدرسي كها لو كان آلة للتعليم، وأيضاً آلة مراقبة، وتراتب ومكافأة. وتخيّل ج. ب. دي لاسال صفاً يمكن لتوزيعه الفضائي أن يؤمن بآنٍ واحد سلسلة كاملة من التهايزات: بحسب درجة تقدم التلامذة، وبحسب قيمة كل منهم، وبحسب ما يتميزون به من عندئذ تشكّل غرفة الصف لوحة واحدة كبيرة، ذات مداخل متعددة، تحت النظرة والمصنفة عندئذ تشكّل غرفة الصف لوحة واحدة كبيرة، ذات مداخل متعددة، تحت النظرة والمصنفة بعناية التي للمعلم: «توجد في كل الصفوف المدرسية، أمكنة مخصصة لكل الطلبة في كل اللروس، بحيث يستطيع كل تلامذة الدرس الواحد أن يجلسوا جميعاً في ذات المكان الثابت دائياً. ويجلس تلامذة الدروس العليا في المقاعد الأقرب إلى الحائط، ويليهم الأخرون بحسب ترتيب الدروس باتجاه وسط الصف. . . ويكون لكل تلميذ مكانه المنتظم، ولا يغير أي واحد منهم ولا يترك مكانه إلا بناء على أمر وبعد موافقة مفتش المدارس». ويجب التصرّف بحيث وإن منهم ولا يترك مكانه إلا بناء على أمر وبعد موافقة مفتش المدارس». ويجب التصرّف بحيث وإن الخالين من الطفيليات؛ كها يوضع التلميذ الخفيف الطائش بين اثنين من العقلاء الرزينين. أو الخالين من الطفيليات؛ كها يوضع التلميذ الخفيف الطائش بين اثنين من العقلاء الرزينين. أو يوضع الفاسق إما وحيداً أو وحده أو بين اثنين من الاتهياء (١٤٠٠).

إنَّ النظم الانضباطية حين نظمت والصوامع أو الخلايا، و والساحات،، و والصفوف،، صنعت فضاءات مركبة: هي بآنٍ هندسيةُ بنائية، ووظيفية وتراتيبة، إنها فضاءات تؤمن التثبيت، وتيسر التجول؛ وهي تُقَطِّعُ أجزاءً فرديـة وتقيم علاقـات عمليانيـة؛ إنها تحدد أمـاكن وتدل عـلى قيم؛ وهي تضمن طاعة الأفراد، وأيضاً تنظيهاً أفضل للوقت وللتحركات. إنها فضاءات مختلفة؛ واقعية لأنها تتحكّم باستخدام الأبنية والقاعات، والمفروشات، ومثالية لأن هـذا الترتيب يعكس خصوصيات وتقييات وتدرجات. إن أولى عمليات الانضباط الكبرى، هي إذا تشكيل وجداول حية ، تحول الجمهرة المبعثرة، غير المجدية أو الخطرة، إلى كثرة منتظمة. إنَّ تشكيل «الجداول» كان أحد أكبر مشاكل التكنولوجيا العلمية، والسياسية والاقتصادية في القرن الثامن عشر: إعداد حداثق للنباتات وللحيوانات، وبذات الوقت بناء تصنيفات عقلانية للكائنات الحية؛ ورصد ومراقبة، وتقعيد دورات البضائح والعملات، وبناءً عليه بناء جدول اقتصادي يمكن أن يتخذ كمبدأ إثراء؛ التفتيش عـلى الناس، ومـلاحظة حضـورهم وغيابهم، وتكـوين سجل عـام ودائم بالقوات المسلحة؛ توزيع المرضى، وفصل بعضهم عن بعض، والاعتناء بتقسيم فضاء المستشفى وإجراء تصنيف منهجي للمرضى ـ توزيع وتحليل، مراقبة ومعقولية ـ كلها أمور متكاملة متعاضدة بعضها مع بعض. فـالجدول، في القــرن الثامن عشر، هــو بآنِ واحــدِ تقنيةً بيــد السلطة وإجراء للاطلاع والمعرفة. المطلوب تنظيم المتعدد، والحصول على أداة لمعرفته وللتحكم به؛ المطلوب هو فرض (ترتيب) عليه. وكما رئيس الجيش الذي تكلم عنه غيرت (Guibert)، كذلك العالم

<sup>(\*)</sup> المصابون بحشرة القملة في الشُّعْر.

الطبيعي، والطبيب والاقتصادي، كلهم «أعمتهم الضخامة، وأذهلتهم الكثرة، . . . والتركيبات بدون عدد الناتجة عن تعديبة الأغراض، هذا الكثير من الاعتناء شكل عبئاً فوق طاقاته . إنَّ علم الحرب الحديثة بعد أن أثقِنَ، وبعد أنْ اقترب من المبادىء الحقة أصبح بإمكانه أنْ يصبح أكثر بساطة وأقل صعوبة»؛ والجيوش، «بواسطة التكتيكات البسيطة، المتاثلة، التي من شأنها أن تتكيف مع كل الحركات . . أصبحت أسهل على التحريك وعلى الاقتياد» (١٩) . بفضل التكتيك، الملاحقة القضائية للناس؛ الصِنافة [المدونة التصنيفية]، الفضاء الانضباطي للكائنات الطبيعية؛ الجدول الاقتصادى، الحركة المنظمة للثروات.

ولكن الجدول لم يكن له الوظيفة ذاتها في هذه السجلات المتنوعة. في مجال الاقتصاد، إنه يتيح قياس الكميات وتحليل الحركات. وبشكل صنافة، وظيفته هي التمييز (وبالتالي الحد من الخصوصيات الفردية)؛ وتكوين فئات (وبالتالي استبعاد الاعتبارات العددية). ولكن بشكل التوزيع الانضباطي، لعبت الجدولة، بالعكس، دور معالجة التعددية لذاتها، فوزعتها واستخلصت منها أكثر ما يمكنُ من المفاعيل. في حين أنَّ الصِنافة الطبيعية تقع على المحور الذاهب من السمة إلى الفئة، والتكتيك الانضباطي يقع على المحور الذي يربط المفرد والمتعدد. إنها قد أتاحت بآنٍ واحدٍ سمتنة (تمييز) الفرد كفرد، وترتيب تعددية معينة. فهي الشرط الأول لمراقبة ولاستخدام مجمل من العناصر المتميزة: إنها أساس ميكروفيزياء سلطة يمكن وصفها بأنها وحلوية» (صومعية).

#### الرقابة على النشاط

1 - الجدول المزمني هو إرث قديم. فالجهاعات الرهبانية هي التي على الأرجح قدمت غوذجه الصارم، وانتشر بسرعة. وكانت وسائله الثلاث الكبرى - إقامة تقطيعات، الإجبار على القيام بمهام محدّة، تنظيم دورات للتكرار - قد انتشرت باكراً جداً في المدارس. وفي المشاغل، وفي المستشفيات. وبدون عناء وجدت الانضباطات الجديدة مكاناً لها داخل الهيكليات القديمة؛ وحدّدت بيوت التنشئة ومنشآت المساعدة الحياة ونظامية الأديرة التي كانت هذه البيوتُ ملحقاتٍ بها. ودقة الوقت الصناعي احتفظت لمدة طويلةٍ بالمنحى الديني، في القرن السابع عشر، أوضحت أنظمة المانيفاتورات الكبرى التهارين التي يجب أن تنظم العمل: «كل الأشخاص... عند وصولهم إلى عملهم، وقبل الشروع فيه، يبدأون بغسل أيديهم، ويقدمون لله عملهم، ويرسمون إشارة الصليب ويبدأون بالعمل» (في القرن التاسع عشر، أيضاً، عندما كانوا يريدون استخدام أهل الأرياف في الصناعة، كانوا يستعينون أحياناً، من أجل تعويدهم على الانضباط العسكري الكبير، في الجيوش البروتستانية العائدة لموريس أورانيج و لغوستاف الولف، عبر إيقاع في الوقت، كان يُقطعُ بتهارين تقوية؛ قال بوسانيل، بعد ذلك بوقت طويل، الأسلاك الدينية معلمة الانضباط: فقد كانت متخصّصة بالوقت، واتفنت بشكل جيد الايقاع الأسلاك الدينية معلمة الانضباط: فقد كانت متخصّصة بالوقت، واتفنت بشكل جيد الايقاع الأسلاك الدينية معلمة الانضباط: فقد كانت متخصّصة بالوقت، واتفنت بشكل جيد الايقاع الأسلاك الدينية معلمة الانضباط: فقد كانت متخصّصة بالوقت، واتفنت بشكل جيد الايقاع

والنشاطات المنتظمة. ولكن الانضباطات، بعد أن ورثت هذه الوسائل التنظيمية للوقت عدّلت فيها. فقد جعلتها أكثر دقةً في بادىء الأمر، فقد بدأ العدّ بأرباع الساعة وبالدقائق والثواني. في الجيش أخذ غيبرت بمنهج بصورة دقيقة تعداد الوقت في إطلاق النار، فكرة خطرت لڤوبان. في المدارس الابتدائية، أصبح تقسيم الوقت أكثر فأكثر دقة؛ وكانت النشاطات تحاط عن قرب بأوامر تجب الإجابة عنها في الحال: «في آخر دقة من دقات الساعة، يقرع تلميلذ الجرس، وعنلًا أول ضربة يركع التلامذة، مكتوفي الأيدى والنظرات منخفضة. فإذا انتهت الصلاة، يضرب المعلم ضربة إشارة لينهض الطلاب، وضربة أخرى لكي يُحيُّوا المسيح والثالثة ليجلسوا "(22). في مطلع القرن التاسع عشر، أُقْتُرحَ من أجل المـدرسة التبـادلية بـرامج وقت كـالتالي: السـاعة 8 والدقيقة 45 يدخل الناظر، الساعة 8 و 52 دقيقة، ينادي على الحضور، الساعة 8 و 56 دقيقة يدخل الطلاب إلى الصلاة، الساعة 9 يدخلون إلى مقاعدهم، الساعة 9 وأربع دقائق أول إملاء على اللوح، الساعة 9 و 8 دقائق نهاية الإملاء، الساعة 12,9 دقيقة، إملاء ثانية على اللوح، الخ... (23). وأدّى اتساع نطاق العمل المأجور بدوره إلى حصر دقيق للوقت: «إذا حصل أن تأخر العمال أكثر من ربع ساعة بعد قرع الجرس. . . »(24)؛ «إنَّ النزميل اللذي يستدعى أثناء العمل لمدة تزيد عن خمس دقائق. . . »(25). وكذلك جرت مساع لتأمين نوعية الوقت المستعمل: رقابة لا تنقطع، ضغط من قبل النظار، إلغاء كل ما يمكن أن يربك أو يلهى؛ المطلوب تكوين وقت مفيد بشكل كامل: «من المحظور إطلاقاً، أثناء العمل، تسلية العمال بالحركات أو غـيرها، أو اللعب بأيَّة لعبة مهم كانت، أو الأكل أو النوم، أو قصُّ الحكايات والمسرحيات، (26)؛ حتى أثناء استراحة الطعام «يمنع أيّ حديث تاريخي، أو مغامرة، أو غير ذلك من الأحـاديث التي من شأنها أنْ تصرف العمال عن عملهم»؛ «من المحظور إطلاقاً على كل عامل، مهم كانت الذريعة أن يدخل خمراً إلى المانيفاتورة، وأن يشرب في المشاغل»(27). إنَّ الـوقت المقاس والمـدفوع الأجـر يجب أنْ يكون أيضاً وقتاً عارياً من الشوائب والعيوب، وقتاً من نوعية جيدة، يكون فيه الجسم مستغرقاً في عمله كلياً. والمحافظة على الوقت والاجتهاد، هما مع الانتظام الفضائل الأساسيـة في الوقت الانضباطي. ولكن ليس في هذا جدّة جديدة. هناك مسالك أخرى أكثر تمييزاً للانضباطات.

2 - الإعداد الزمني للعمل: هناك طريقتان لمراقبة سير الجيش. بداية القرن السابع عشر: «يجب تعويد الجنود، وهم يمشون بخطى أو في مجموعات (كوكبات) أنْ يمشوا على وقع الطبل. من أجل هذا، يجب الابتداء بالرجل اليمنى، بحيث يلتقي الجيش كله في رفع ذات الرجل بذات الوقت (28). منتصف القرن الثامن عشر، هناك أربعة أنواع من الخطى: «إنَّ طول الخطوة القصيرة هو قدم، وطول الخطوة العادية، والخطوة المزدوجة وخطوة الطريق قدمان، والكل يقاس من كعب إلى كعب؛ أما المدة، فبالنسبة إلى الخطوة القصيرة والخطوة العادية فهي ثانية؛ وخلال الثانية تجرى خطوتان مزدوجتان. وخطوة الطريق تكون مدتها أطول من ثانية بقليل. والخطوة الخانبية تتم بوقت الثانية ذاته، ومسافتها القصوى 18 قيراطاً من كعب إلى كعب. . . تنفذ الخطوة العادية إلى الأمام مع إبقاء الرأس مرتفعاً والجسم منتصباً، مع إمساك الجسم في حالة توازن

متنال على ساق واحدة، في حين تحمل الأخرى إلى الأمام، مع شد الساق عند الركبة، ورأس القدم متجهة قليلاً إلى الخارج ومنخفضة حتى تكاد تـلامس الأرض دون أن تلمسها، ثم وضع القدم على الأرض بحيث إن كل قسم يرتكز عليها بذات الوقت دون أن يصطدم بها (<sup>29)</sup>. بين هذين الواجبين أدخلت مجموعة جديدة من الضغوطات، درجة جديدة من الدقة في تقسيم الحركات والتحركات، وطريقة أخرى في ضبط الجسم حسب مقتضيات الوقت.

إنَّ ما تحدّه الإرادة الملكية لسنة 1766، لس جدولاً زمنياً - إطار عام لنشاط؛ إنه أكثر من إيقاع جماعي وإلزامي مفروض من الخارج؛ إنه وبرنامج»، يؤمن إعداد الفعل بالذات. فهو يراقب من الداخل مساره ومراحله. لقد تم الانتقال من شكل من الإيعاز يقيس الحركات إلى سلسلة تحصرها وتدعمها طوال تتابعها، وهكذا يتحدد نوع من الهيكلية التشريحية التوفيقية للسلوك. ويتحلّل الفعل إلى عناصره؛ يغدو وضع الجسم، والاطراف، والمفاصل محدداً؛ ويخصص لكل حركة اتجاه، ومدى، ومدة. وكذلك يتحدد ترتيب تتابعها. ويخترق الزمن الجسد، ومعه كل الرقابة الدقيقة التي تمارسها السلطة.

2. من هنا الاقتران بين الجسدوالحركة. لا تقوم الرقابة الانضباطية فقط على التعليم أو على فرض سلسلة من الحركات المحددة؛ إنها تفرض العلاقة الأفضل بين حركة ووضع شامل للجسد الذي هو شرط فعاليتها وسرعتها. في الاستخدام الجيد للجسم، الذي يتيح استخداماً جيداً للوقت، لا شيء يجب أن يبقى عاطلاً عن العمل أو غير نافع: كل شيء يجب أن يستدعى ليشكل دعامة الفعل المطلوب. فالجسم الجيد الانضباط يشكل السياق العملياني لأقل حركة. فالكتابة الجيدة مثلاً تقتضي نوعاً من الرياضة \_ فهي روتين خالص يوظف تقنينها الدقيق الجسم بأكمله، من طرف الرّبط إلى رأس السبابة. يجب وإبقاء الجسم مستقيعاً، قليل الانفتال، ومتحرّراً نحو الجانب الأيسر، وقليل الانحناء فوق الطاولة، بشكل يسمح تركيز الذقن فوق القبضة اذا ما كان المرفق على الطاولة، ما لم يكن مدى الرؤية لا يسمح بذلك؛ ويجب أنْ تكون والطاولة؛ إذ لا نكتب فقط بسرعة أكبر، بل لا شيء يعود ضاراً بالصحة، كمثل اكتساب عادة الطاولة. والذراع اليمنى يجب أن تكون بعيدة عن الجسم بما يقارب ثلاث أصابع، وأنْ يخرج عن الطاولة بما يقارب خس أصابع، مع ارتكازه عليها بخفة. ويرشد المعلم التلاميذ إلى الوضعية الطاولة بما يقارب خس أصابع، مع ارتكازه عليها بخفة. ويرشد المعلم التلاميذ إلى الوضعية الطاولة بما يقارب خس أصابع، مع ارتكازه عليها بخفة. ويرشد المعلم التلاميذ إلى الوضعية الطاولة بما يقارب خس أصابع، مع ارتكازه عليها بخفة. ويرشد المعلم التلاميذ إلى الوضعية الطاولة بما يقارب خس أصابع، ويقومها، إما بالإشارة أو بغيرها، عندما ينحرفون عنها» (٥٠).

إنَّ الجسم المنضبط هو دعامة حركة فعالة.

4 - التمفصل جسم - موضوع. يُحدد الانضباط كل علاقة من العلاقات التي يتوجّب على الجسم تعاطيها مع الموضوع الذي يحركه. فبين الاثنين، يرسم الانضباط تداخلًا دقيقاً. «احملوا السلاح إلى الأمام. وخلال ثلاثة أزمنة: ترفع البندقية باليد اليمنى، بتقريبها من الجسم من أجل الإمساك بها عمودية، قبالة الركبة اليمنى، وتكون الفوهة على مستوى العين، فتمسك بضربها

باليد اليسرى، وتكون الذراع ممدودة ملتصقة بالجسم عند مستوى الزنار. في الزمن الشاني، تعاد البندقية إلى الأمام باليد اليسرى، ويكون والمسبط، في الداخل بين العينين، جـامداً، وتمسـه اليد اليمني عند المقبض، والذراع ممدودة، وواقية الزناد مرتكزة على الإصبع الأولى، واليد اليسرى عند مستوى الفرضة، والإبهام ممدودة على طول «المسبط» عند الناتشة. في الزمن الشالث، تتخلى اليد اليسرى عن البندقية، وتسقط اليد على موازاة الفخذ، مع رفع البندقية باليد اليمني، وتكون صفيحتها من خارج على موازاة الصدر، فيها تكون الذراع اليمني ممدودة نصف مَدَّة، ويكون الكوع ملتصقاً بـالجسم، والإبهام ممـدودة على طـول الصفيحـة، مـرتكزةً عـلى الـبرغي الأول، والكلب مرتكزاً على الإصبع الأولى والمسبط عمودياً». نجد هنا مشلًا عما يمكن أنْ يسمى التقنين الأدواق للجسم. ويقوم على تحليل الحركة الإجمالية إلى سلسلتين متوازيتين: سلسلة عناصر الجسم الواجب استعمالها (يد يمني، يد يسرى، مختلف أصابع اليد، الركبة، العين، الكوع، الخ . . . ) ، سلسلة عناصر الشيء الذي نحرك (الأنبوبة ، واقية الزناد ، الكلب، البرغي ، الخ . . )؛ ثم يضعها على علاقة اقتران بعضها ببعض، وفقاً لعدد من الحركات البسيطة (ضغط، طي)؛ وأخيراً يقضى التقنين بتثبيت العلائقة المتتابعة بحيث يحتل كل اقتران موقعاً محدداً. هذا المتركيب الإجباري هـو ما سماه المنظرون العسكريون في القرن الثامن عشر («manœuvre»)(٥) «المناورة». لقد انحلّت الوصفة التقليدية لتحلُّ محلها وصفـات أكثر وضـوحاً وإلـزاماً. فـوق كل السطح الملاصق، بين الجسم والغرض الذي يحرك الجسم، تتدخل السلطة فتربط أحـدهما إلى الآخر. إنها تشكل مركباً واحداً: جسم \_ سلاح، جسم \_ أداة، من جسم \_ آلة. إننبا نجد أنفسنا أمام أعمق أنواع التبعية التي لم تعـد تتـطلب من الجسم إلَّا إشـارات أو منتـوجـات، أو أشكال تعبر، أو نتيجة عمل. إنَّ الترتيب الذي تفرضه السلطة هو بذات الوقت قانون بناء العملية. وهكذا تظهر سمة السلطة الانضباطية: فهي ليس لها وظيفة اقتطاع بقدر ما لها من وظيفة تركيب، وليس لها وظيفة ابتزاز المنتوج بقدر ما لها من علاقـة إكراهيـة إجباريـة مع جهـاز الإنتاج.

5 - الاستعال الكامل الشامل. لقد كان المبدأ الكامن في برنامج الوقت في شكله التقليدي سلبياً بصورة جوهرية؛ هو مبدأ عدم العطالة: محظور إضاعة الوقت المحسوب من الله ويدفع أجره الناس؛ إنَّ برنامج الوقت يستبعد خطر تبديده - لأنَّ تبديده خطيئة أخلاقية وسرقة اقتصادية. ويأتي الانضباط لترتيب اقتصاد إيجابي؛ يضع الانضباط مبدأ استعال للوقت متزايد باستمرار من الناحية النظرية: استنفاد أكثر مما هو استخدام؛ المطلوب أنْ نستخرج من الوقت، بصورة دائمة، المزيد من اللوقات المتاحة وفي كل لحظة، ودائماً المزيد من القوى المفيدة. مما يعني أنه يجب السعي من أجل تكثيف استعال أقل لحظة، كما لو أنَّ الوقت، في تجزيئاته بالذات، معين لا ينضب؛ أو كما لو أننا، على الأقل، عن طريق التنظيم الداخلي التفصيلي أكثر فاكثر، نستطيع أن ننحو نحو نقطة مثالية تجتمع فيها ذروة السرعة إلى ذروة الفعالية. وكانت هذه

<sup>(\*)</sup> اشارة الى أصل كلمة manœuvre بالفرنسية بما تعنيه من (main = يمد) و (œuvre = عمل). (ملاحظة المراجع).

التقنية بالذات هي المطبقة في الأنظمة الشهيرة لجيش المشاة البروسي، التي قلدتها أوروبا كلها بعد انتصارات فردريك الثاني((31): كلم جزأنا الوقت أكثر، وكلم أكثرنا من تقسيهاته الثانوية، استطعنا بصورة أفضل تفكيكه ونشر عناصره الداخلية تحت نظرة تراقبها، وعندها نستطيع بصورة أفضل تسريع كل عملية، أو على الأقل تنظيمها وفقاً لسرعة هي الأفضل؛ من هنا كان هذا التنظيم لوقت العمل ذا أهمية بالغة في الجيش، وفي كل تكنولوجيا النشاط البشري فيها بعد: هناك ستة أزمنة، في التنظيم البروسي لسنة 1743، من أجل وضع السلاح في حالة الاستراحـة، وأربعة من أجل نشره، و 13 لوضعه مقلوباً على الكتف، إلخ . . . وبوسائيل أخبرى، كانت المدرسة التبادلية، بدورها مستعدة كجهاز من أجل تكثيف الإفادة من الوقت؛ وكان تنظيمها يسمح تحويل السمة الخطية والمتتالية لتعليم المعلم: فقد نظمت تطابق العمليات المنجزة، بـذات اللحظة، بواسطة مجموعات مختلفة من التلاميذ تحت إشراف النـظار والمساعـدين، بحيث إنَّ كلُّ لحظة تمر كانت مأهولة بنشاطات متعددة، إنما منظِّمة؛ ومن جهة أخرى كان الإيقاع (الـوتيرة) المفروض بواسطة الإشارات، والصفرات، والأوامر يفرض على الجميع قواعد زمنية تعمل بآني واحدٍ على تسريع عملية التعليم، وتعلُّم السرعةَ باعتبارها فضيلة(32)؛ «وكان الهدف الـوحيد من هذه الأوامر هو. . . تعويد الأطفال على سرعة إنجاز العمليات ذاتها بسرعة وبصورة جيدة، ثم تقليص خسارة الوقت ما أمكن عن طريق الرشاقة، هذه الخسارة التي يجرها الانتقال من عملية إلى أخرى،(33).

ولكن عبر هذه التقنية الإخضاعية ، هناك وشيء آخر آخذً بالتكون؛ فهو على مهل يحل محل الجسم الميكانيكي ـ محل الجسم المؤلف من جوامد والمزود بالحركات ، والذي راودت صورته ، ولادة طويلة ، الحلين بالكهال الانضباطي . هذا والشيء الجديد ، هو الجسد الطبيعي ، حامل القوى ، ومقر المدة ؛ إنه الجسد القادر على عمليات تخصيصية ، لها ترتيبها ، ووقتها ، وشروطها الداخلية ، وعناصرها المكونة . فالجسد ، عندما أصبح مقصد أواليات جديدة من جانب السلطة ، تعرض الأشكال جديدة من المعرفة . فقد غدا جسداً للتدريب ، بدلاً من جسد الفيزياء النظرية ؛ جسد الميكانيك العقلاني ، ولكنه ، بهذا بالذات ، تم عبره الإعلان عن عدد من المتطلبات جسد الميكانيك العقلاني ، ولكنه ، بهذا بالذات ، تم عبره الإعلان عن عدد من المتطلبات المطبيعية ومن الإلزامات الوظيفية . إنه هو الذي اكتشفه غيبرت في النقد الذي وجهه إلى المناورات الموغلة في اصطناعيتها . في التمرين المفروض على الجسد ، والذي يبلاقي منه مقاومة ، المتدريبية ، فإننا نرى كل هؤلاء التعساء من الجنود في أوضاع إكراهية وإلزامية ، ونرى كل عضلاتهم متقلصة ، ونرى دورتهم الدموية متوقفة . . . ولندرش قصد الطبيعة وبنية الجسم عضلاتهم متقلصة ، ونرى دورتهم الدموية متوقفة . . . ولندرش قصد الطبيعة وبنية الجسم البشري نعثر على الوضع وعلى الوقفة التي تفرض بوضوح إعطاءها للجندي . الرأس يجب أن البشري نعثر على الوضع وعلى الوقفة التي تفرض بوضوح إعطاءها للجندي . الرأس يجب أن

<sup>(\*)</sup> يأتي هنا الميكانيك العقلاني بمعنى التصور الديكارتي وعصر الأنوار من حيث إنَّ الجسد مجرد آلة معقدة ولكنها منضبطة بقوانين ميكانيكية خالصة. أما العبارة السابقة: الجسد تخترقه أرواح حيوانية، فإشارة إلى تصور الجسد في القرون الوسطى، قبل عصر الأنوار. (المراجع).

يكون مرفوعاً، منطلقاً خارج الكتفين، مركزاً بشكل عمودي في وسطها. ويجب أنْ لا يكون ملتوياً لا إلى اليمين ولا إلى اليسار، لأنه نظراً للتطابق بين فقرات الرقبة واللوح المرتبطة هذه الفقرات به، فإنَّ أية واحدة منها لا تستطيع التحرك داثرياً دون أنْ تجر معها قليلًا، ولجهة تحركها، أحد فروع الكتف، وعندها ولأنَّ الجسم لا يكون في وضع ثابت، فإنَّ الجندي لا يستطيع السير مستقيهاً إلى الأمام، ولا أنْ يتّخذ نقطة تقويم في الصف. إنَّ عظم الورك الذي تعينه «الإرادة الملكية» كنقطة عليها يرتكز منقار الأخص ليس في ذات الوضع عند كل الناس، فإنَّ البندقية عند البعض يجب أنْ تكون أميل إلى اليمين، وعند الآخرين أميل إلى اليسار. وللسبب ذاته من عدم المساواة في البنية، فإنَّ واقية الزناد يختلف التصاقها بالجسم بحسب ما إذا كان القسم الخارجي من كتف الإنسان سميناً أمْ لا، الخ...»(63).

رأينا كيف أنَّ إجراءات التوزيع الانضباطي كانت لها مكانتها بين التقنيات المعاصرة في التصنيف وفي الجدولة؛ ولكن أدخلت فيها المشكلة الخصوصية، مشكلة الأفراد والكثرة. وكذلك اتخذت الرقابات الانضباطبة للنشاط، مكاناً بين كل البحوث النظرية والتطبيقية، حول الألية الطبيعية للأجسام؛ ولكنها بدأت تكتشف فيها عمليات مخصوصة نوعية؛ إنَّ السلوك ومقتضياته العضوية سوف تحل تدريجياً محل الفيزياء البسيطة للحركة. فالجسم المطلوب منه أن يكون طبعاً حتى في أدنى عمليات، غدا يعارض ويبين الشروط الوظيفية الخاصة بالعضوية الحية. وصاد للسلطة الانضباطية قرين هو الفردية التي ليست فقط تحليلية و «خلوية» بل طبيعية و «عضوية» ".

### تنظيمُ المُكوِنات

سنة 1667 نص المرسوم الذي أنشأ مانيفاتورة غوبلين (Gobelins) على تنظيم مدرسة فيها، تعتوي على ستين تلميذاً بمنح يختارهم كبير المشرفين على الأبنية الملكية، ويتولى أمرهم طوال فترة معينة معلم يؤمن «تربيتهم وتعليمهم» ثم يوضعون للتدرب المهني عند مختلف معلمي صنع السجاد في المانيفاتورة (ويتلقى هؤلاء المعلمون تعويض أتعاب يؤخذ من منحة الطلاب)؛ وبعد عشر سنوات من التدريب، وأربع سنوات خدمة، وبعد اختبار كفاءة، يحق للتلامذة أن «يفتحوا وأن يمسكوا دكاناً مهنياً» في أية مدينة من مدن المملكة. هنا نجد السيات الخاصة بالتدريب المهني المتخصص: علاقة تبعية فردية وشاملة بآنٍ واحد تجاه المعلم؛ مدة محددة نظامياً للتدريب تنتهي باختبار تقييمي، ولكنه لا يتجزأ وفقاً لبرنامج دقيق؛ تبادل شامل بين المعلم الذي يجب أن يعطي معرفته والمتدرب الذي يجب أن يقدم خدماته ومساعدته وفي أغلب الأحيان أجراً أو تعويضاً. وبذلك يمتزج شكل الخدمة مع التعلم (35). سنة 1737 صدر مرسوم بتنظيم مدرسة رسم لمتدربي وبذلك يمتزج شكل الخدمة مع التعلم على التدرب لدى المعلمين العمال، بل لتكمله، ولكنها تقتضي وبذلك تمتزج شكل الخدمة مع التعلم على التدرب لدى المعلمين العمال، بل لتكمله، ولكنها تقتضي وبذلك بمتزج شكل الخدمة مع التعلم الندرب لدى المعلمين العمال، بل لتكمله، ولكنها تقتضي وبذلك ولم تكن مخصصة لتحل على التدرب لدى المعلمين العمال، بل لتكمله، ولكنها تقتضي

<sup>(\*)</sup> أي تحققت هنا قفزة معرفية، يدعوها فوكو (الإبستيمية)، إذ لم يعمد ينظر إلى الجسمد باعتباره آلة، ولكنه كائن حي يتميز بالفردية. والفردية ستقاوم السلطة الانضباطية، أو تدخل معها في صراع يحدد مستقبل الحداثة الجديدة، أو ما يدعى بالحداثة البعدية. [المراجع م. ص].

ترتيباً آخر مختلفاً للوقت. ساعتان في اليوم ما عدا أيام الأحاد والأعياد، يجتمع خلالهم التلامذة في المدرسة. ويؤخذ الحضور، بناء على جدول معلق على الحائط؛ وتدون أسماء الغياب في سجل. وتُقسم المدرسة إلى ثلاثة صفوف. الأول لأولئك الذين ليس لديهم أية معلومات عن الرسم؛ فيطلب إليهم أن ينسخوا صوراً لنماذج، تختلف صعوبتها بحسب استعدادات كل واحد، والصف الثاني «للذين لديهم بعض المبادىء السابقة»، أو الدين مروا في الصف الأول، وعليهم أنْ يعيدوا رسم لوحات «بالرؤية دون أخذ القياس»، إنما مع عدم التركيز إلاً على الرسم. في الصف الثالث، يتعلمون الألوان، ويعدون الأصباغ (الباستل)، ويتعلمون النظرية والتطبيق في الصباغة. ويقدم التلامذة بانتظام فروضاً فردية؛ وكل تمرين من هذه التهارين، يحمل السم شاغله وتاريخ تنفيذه، ويقدم ليوضع بين يدي الاستاذ، ويعطى المجيدون مكافأة، وتجمع الفروض في آخر السنة وتقارن فيها بينها، وتتبع رؤية التقدم، والقيمة الحالية، والمرتبة النسبية لكل تلميذ؛ وعندها يجري تعيين الذين يستطيعون الانتقال إلى الصف الأعلى. ويُسك سجل لكل تلميذ؛ وعدها السجل بصورة دورية على مفتش أهناه التلامذة، وكل ما يجري في للدرسة؛ ويعرض هذا السجل بصورة دورية على مفتش أهناه.

ليست مدرسة غوبلين إلا مثلاً من ظاهرة مهمة: هي نمو تقنية جديدة تأخذ على عاتقها، في الحقية الكلاسيكية وقت الكاثنات الفردية؛ من أجل التحكم بعلاقات الوقت والأجسام والقوى؛ ومن أجل تأمين تراكم المدة؛ ومن أجل تحويل حركة الوقت الذي يمر إلى مكسب أو إلى منفعة متزايدين بشكل دائم. كيف يمكن رسملة وقت الأفراد، مراكمته في كل واحد منهم، في أجسامهم، وفي قواهم أو كفاءاتهم، وبشكل يجعلها خاضعة للانتفاع والرقابة؟ كيف يمكن تنظيم مدد مفيدة؟ إنَّ الانضباطات التي تحلل الفضاء والتي تفكك وتعيد تركيب النشاطات، يجب أيضاً أن تُفْهَمَ على أنها أجهزة من أجل إضافة ورسملة الوقت. وهذا بواسطة أربع وسائل يظهرها التنظيم العسكري بكل وضوح.

1 - تقسيم المدة إلى أقسام متتالية أو متوازية بحيث إن كل واحد منها يجب أن يصل إلى حد معين . مثلاً ، عدم فصل وقت التعليم عن وقت الخدمة العادية ؛ المزج بين تعليم المجندين الجدد وتمرين القدامى ؛ فتح مدارس عسكرية مختلفة للخدمة المسلحة (سنة 1764 ، فتحت مدرسة وتمريس ، وفي سنة 1776 فتحت اثنتا عشرة مدرسة في الأرياف) ؛ تجنيد جنود محترفين ، منذ الصغر ، وأخذ الاطفال «وتبنيهم من قبل الوطن ، وتنشئتهم في مدارس خصوصية «(37) ثم على التوالي تعليم الوقفة ، ثم المشي ، ثم تقليب السلاح ، ثم الرماية ، وعدم الانتقال من نشاط إلى أخر إلا إذا كان السابق قد اكتسب تماماً : «إنه لمن الخطأ الكبير أنْ يُبين للجندي كل التمرين دفعة واحدة «(38) ؛ وباختصار يجب تفكيك الوقت إلى سلاسل ، مفصولة ومضبطة . 2 - تنظيم هذه السلاسل وفقاً لرسيمة تحليلية - متتابعات من العناصر بسيطة ما أمكن ، تتداخل فيما بينها وفقاً لتعقيد متزايد . مما يفترض أنَّ التعليم لا يتبع مبدأ التكرار المتماثل . في القرن السادس عشر ، قام التدريب العسكري ، بشكل خاص على تقليد المعركة كلياً أو جزئياً ، وعلى رفع المهارة عموماً التدريب العسكري ، بشكل خاص على تقليد المعركة كلياً أو جزئياً ، وعلى رفع المهارة عموماً التدريب العسكري ، بشكل خاص على تقليد المعركة كلياً أو جزئياً ، وعلى رفع المهارة عموماً

والقوة عند الجنـدي<sup>(39)</sup>؛ في القرن الشامن عشر، اتبع تعليم «اليـدوي» («La «manuel)<sup>(ه)</sup> مبدأ «الابتدائي الأولى» («élémentaire» ۱)، لا «الاقتداء والمثل» («l'«exemplaire): حركات بسيطة ـ وضعية الأصابع، طي الساق، حركات الأذرع ـ التي هي على الأكثر المكوّنات الأساسية من أجل التصرفات المفيدة، والتي تؤمن فضلًا عن ذلك تدريباً عاماً للقوة وللمهارة وللطواعية. 3 ـ إنهاء هذه الاقسام المؤقتة إلى غاية، وتحديدُ حدٌّ لها ينتهى باختبار، له وظيفة مثلثة: الإشسارة إلى ما إذا كان الفرد قد بلغ المستوى النظامي، وضهان ملاءمة تدريب مع تـدريب الآخرين، ثم تفريق كفاءات كل فرد. وعندما يـرى العرفـاء والرقبـاء، إلخ «المكلفـون بتعليم الآخرين، أنهم أعدوا فرداً إعداداً يؤهله للانتقال إلى الصف الأول، فإنهم يأخذونه في أول الأمر إلى ضباط مجموعتهم الذين يفحصونه بانتباه؛ فإن لم يجدوه متمرناً بما فيه الكفاية، فإنهم يرفضون قبوله فيه؛ وبالعكس إذا بدا لهم الـرجل المتقـدم في حالـة تؤهله للقبول، فـإنَّ هؤلاء الضبـاط يقـترحـونـه بأنفسهم على قائد الكتيبة، الذي يراه فإنْ وجده أهلًا فإنه يطلب فحصه من قبل الضباط الأعلى. وتكفى أصغر الاخطاء لتؤدي إلى رفضه. ولا يستطيع أحد الانتقال من الصف الثاني إلى الأول بدون تلقى هذا الامتحان الأول»(40). 4-وضع سلاسل لسلاسل؛ تعيين التهارين المناسبة لكل فرد، بحسب مستواه، وقِدَمِه، ورتبته، وللتهارين المشتركة دور تمييزي، وكـل فَرْقِ يتضمن تمارين مخصوصة. وعند انتهاء وبعد انتهاء كل سلسلة، تبدأ سلاسل أخرى، فتشكل فرعاً، وتنقسم بدورها. بحيث إنَّ كل فرد يصبح مأخوذاً ضمن سلسلة زمنية، تحـدد بشكل مخصـوص ونوعى مستواه ورتبته. تعدد الأصوات الانضباطية للتهارين: ﴿يُمَرُّن جنود الرتبة الثانية كـل صباح على يد الرقباء والعرفاء، ونواب الضباط، وجنود الرتبة الأولى... وَيُمَرُّنُ جنود الرتبة الأولى كل يوم أحدٌ من قبل رئيس المجموعة (الزمرة). . . ؛ ويُمرن العرفاء ونـواب الضباط كـل ثلاثـاء بعد الظهر على يد عرفاء فرقتهم، ويُمرُّن هؤلاء كل 2 و 12 و 22 من كل شهر بعد الظهر على يد ضباط كبار»<sup>(41)</sup>.

هذا الوقت الانضباطي هو الذي فرض نفسه تدريجياً على المهارسة التربوية \_ خصصاً وقت التدريب ومستقلاً عن الموقت البالغ من وقت المهنة المكتسبة؛ معداً غتلف المراحل منفصلة بعضها عن بعض بواسطة اختبارات تدرجية؛ وعند تجديد البرامج التي يجب أنْ يجري كل منها خلال مرحلة محددة، والتي تتضمن تمارين ذات صعوبة متزايدة؛ لتوصيف الأفراد بحسب مرورهم في هذه السلاسل. محل الوقت والتأهيلي، من التدريب التقليدي (وقت كامل مراقب من قبل المعلم وحده، ومكرس باختبار وحيد)، أحل الوقت الانضباطي سلاسله المتعددة والمتصاعدة. وهكذا أخذ بالتشكل علم تربوي تحليلي، دقيق جداً في تفصيله (فهو يفكك مادة التعليم إلى عناصرها الأكثر بساطة، وهو يسلسل إلى درجة متلاصقة كل مرحلة من مراحل التقدم)، ومبكر أيضاً في تاريخه (فهو قد سبق إلى حد بعيد التحليلات الوراثية التي قام بها الأيديولوجيون الذين بدا وكأنه نموذجهم التقني). في مطلع القرن الثامن عشر المبكر أراد دميا تقسيم تعلم القراءة إلى سبعة مستويات: الأول للذين يتعلمون معرفة الحروف، الثاني للذين تقسيم تعلم القراءة إلى سبعة مستويات: الأول للذين يتعلمون معرفة الحروف، الثاني للذين

<sup>(\*)</sup> إشارة إلى ما تعنيه كلمة manuel الفرنسية من ويدوي، و وكتاب مدرسي. م.

يتعلمون التهجئة، والشالث للذين يتعلمون جمع المقاطع، من أجل تكوين كلمات، والرابع للذين يقرأون اللاتينية جُملًا، أو من نقطة إلى نقطة، والخامس للذين يبدأون بقراءة الفرنسية، والسادس للمتقدمين في القراءة. والسابع للذين يقرأون المخطوطات. ولكن عندما يكون التلامذة كثيرين، لا بد أيضاً من إدخال تفريعات؛ فالصف الأول يجب أن يتضمن أربع شلل أو مجموعات: الأولى للذين يتعلمون «الحروف المسيطة؛ والثانية للذين يتعلمون الحروف المختطرة (â، â...)؛ والأخيرة للذين يتعلمون الحروف المختطة. المؤدوجة (ff، \$...)؛ والأخيرة للذين «يعدون كل حرف عالياً قبل تهجئة المقطع OO. D.O»؛ لأولئك الذين يهجئون المقاطع الأكثر صعوبة أمثال: معلم و bant وهي بآن واحدٍ مسار طبيعي للفكر وتقنين للإجراءات التربوية.

إنَّ وضع النشاطات المتتالية بشكل وسلاسل، يتيح توظيفاً كاملًا للمدة من قبل السلطة: إمكانية رقابة تفصيلية وتدخل دقيق (في التفريق، والتصحيح، والقصاص، والاستبعاد) في كل لحظة من الوقت؛ إمكانية التمييز، وبالتالي الاستفادة من الأفراد بحسب مستواهم ضمن السلاسل التي يجتازونها؛ إمكانية مراكمة الوقت والنشاط، وتحصيلها مجموعين معاً وصالحين للاستعال ضمن نتيجة أخيرة هي الطاقة النهائية للفرد. وبذلك يجري تجميع التشتت الوقتي من استرداده، والتنبه لأبسط وقت ضائع. فتتمفصل السلطة بصورة مباشرة على الوقت، وتتحكم في الرقابة عليه وتضمن استعاله.

وأظهرت المسالك الانضباطية زمناً خطياً تندمج لحظاته بعضها مع بعض ويتجه نحو نقطه أخيرة ومستقرة. وفي المحصلة وقت وتطوري، ولكن يجب أنْ نتذكر أنه في اللحظة نفسها أظهرت التقنيات الإدارية والاقتصادية الرقابية وقتاً اجتهاعياً من النمط التسلسلي مُوجَّه وتراكمي: اكتشاف التطور تحت عبارات والتقدم، وعملت التقنيات الانضباطية، بدورها، على إسراز سلاسل فردية: اكتشاف تطور بعبارات والتكون، تقدم المجتمعات، تكون الأفراد، هذان والاكتشافان» الكبيران، في القرن الثامن عشر ربما كانا مترابطين بالتقنيات الجديدة في السلطة، وبصورة أوضح، بأسلوب جديد في إدارة الوقت وجعله مفيداً، عن طريق التقسيم التجزيئي، والتسلسل، والتركيب والتشميل. وأتاحت الفيزياء الكبرى والصغرى في السلطة، ليس بالتأكيد اختراع التاريخ (فقد مضى وقت كبير لم يكن التاريخ بحاجة لأن يُخترع) بىل دمج بُعدٍ وقتي زمني تراكمي مع تنفيذ الرقابات ومحارسة السيظرات. فالتأريخية «التطورية» كما تشكلت يومئذ و وبعمق السلطة. كل ذلك، بدون شكل يُشْبِه «التاريخ التذكري» المؤلف من الأخبار التاريخية، وعلم السلطة. كل ذلك، بدون شكل يُشْبِه «التاريخ التذكري» المؤلف من الأحبار التاريخ من نماذج السلطة. ومع التقنيات الجديدة في الاستعباد والإذلال أخذت «حركية» التطورات المتتابعة تحل السلطة. ومع التقنيات الجديدة في الاستعباد والإذلال أخذت «حركية» التطورات المتتابعة تحل السلطة. ومع التقنيات الجديدة في الاستعباد والإذلال أخذت «حركية» التطورات المتتابعة تحل وسلالية» الأحداث المهمة (السلطة).

أي لم تعد الأحداث التاريخية مرتبطة بالملوك والأباطرة، بل نزلت إلى حركية الوقائع والتفاصيل والهوامش. =

على كل حال، إنَّ المجموعة الاتصالية الوقتية: \_ للفردية \_ التكوين، مثل الفردية \_ الخلية تماماً، أو الفردية ـ العضوية، تبدو كأثر وموضوع لـلانضباط. وفي مركز هـذا التسلسل للوقت، نجد إجراءً هو بالنسبة إلى هذا التسلسل، ما كانته «الجدولة» بالنسبة إلى توزيع الأفراد، وإلى التقطيع الخلوى؛ أو أيضاً، ما كانته «المناورة» بالنسبة إلى اقتصاد النشاطات وإلى المراقبة العضوية. فالمطلوب هو «التمرين». التمرين هو هذه التقنية التي بواسطتها يفرضُ على الأجساد مهماتِ تكراريةً ومتنوعةً بآنِ واحدٍ، إنما متدرَّجةً دائماً. وبدفع السلوك نحو حـالةٍ أخـيرة نهائية، يتيح التمرين تعْييناً دائماً للفرد، إنما بالنسبة إلى هذا الحد وإما بالنسبة إلى الأفراد والأخرين، وإما بالنسبة إلى نمطٍ عابر. وهكذا يؤمن التصرين، ضمن شكل الاستمرار والضغط، نموأ، وملاحظةً، وتوصيفاً. والتمرين، قبل أن يرتدي هذا الشكل الانضباطي الخالص، كان له تاريخ طويل: إذ نجده في الأعراف العسكرية الدينية، والجامعية ـ مرة بشكل مـرسم تعليمي، احتفال إعدادي، تمرين مسرحي، تجربة. وتنظيمه الطولي، المتدرج باستمرار، ومساره الوراثي عبر الزمن دخلا على الأقل إلى الجيش وإلى المدرسة بصورة متأخيرة. ومن منشأ ديني ولا شـك. على كل حال، إن فكرة «برنامج» مدرسي يتتبع الطفل إلى نهاية تعليمه، والذي يشتمل سنةً بعد سنةً، وشهراً بعد شهر، على تمارين ذات تعقيد متصاعد، ظهرت، على ما يبـدو، أول الأمر، في مجموعة دينية، «أخوة الحياة المشتركة»(<sup>(43)</sup>. هؤلاء الأخوة استلهموا بقوةٍ رويسمرويك والصوفية الرينانية (٥)، فنقلوا قسماً من التقنيات الروحية إلى التربية ـ وليس فقط إلى تربية الأكليركيين بـل إلى تىربية القضاة والتجار: وأصبحت عنـدهم أطروحـة الكـمال الـذي إليـه يقـود المعلم المثـالي أطروحة استكمال تسلطى على طلاب من قبل الأستـاذ؛ وأصبحت التمارين المـتزايدة الشـدة التي تقتضيها حياة التقشف \_ [ذات الأصل الرهباني] مهماتٍ ذات تعقيد متصاعد طبعت اكتساب المعارف تدريجياً كما طبعت السلوك الحسن؛ وأصبح جهد الجماعة كلها نحو الخلاص هو التضافر الجهاعي والدائم للأفراد الذين يُصنفون بالنسبة إلى بعضهم. ولعله كـانت مثل هـذه الإجراءاتُ لحياةٍ وخلاص جماعي هي أول نواةٍ لمناهج تهدف إلى إنتاج استعدادات مميزة فردياً ومفيدة جماعياً (<sup>44)</sup>. إنّ التمرين بشكله الصوفي أو التقشفي، كان أسلوباً في تنظيم الوقت الدنيوي من أجل الحصول على الخلاص. وسوف يعملُ تدريجياً، في تباريخ الغبرب، لقلب معناه مع الاحتفاظ لنفسه ببعض مميزاته: فهو قد استعمل للاقتصاد في وقت الحياة المعاشة، ولـتركيمه بشكل مفيدٍ، ولمارسة السلطة على الناس بواسطة النزمن المرتب على هذا الشكل. ولم يهدف التمرين، الذي أصبح عنصراً في تكنولوجيا سياسية للجسد وللمدة، إلى بلوغ الأوج الماورائي؛ بل مال إلى إخضاع لما يزل غير منتهِ بعد.

\_ وهنا يأتي المؤلف بلفظتين Dynastique, Dynamique ، مستفيداً من تقاربها اللفظي وتباعدهما الدلالي . [المراجع م. ص] .

<sup>(\*)</sup> نسبة إلى مقاطعة (Rhin) الألمانية والمقصود الصوفية الألمانية بصورة عامة. [المراجع].

#### تركيب القوى

«لنبدأ بتدمير المعتقد القديم القائل بأنه تمكن زيادة قوة الجيش بزيادة عمقه. وتصبح كل القوانين الفيزيائية حول الحركة خرافاتٍ عندما يـراد تكييفها مـع التكتيك، (<sup>(45)</sup> منــذ آخر القــرن السابع عشر كانت المشكلة التقنية بالنسبة إلى المشاة هي التحرّر من النموذج الفيزيـاثي للكتلة. جيش من الرماح ومن البنادق ـ بطيء، غير دقيق، قلما يتيح التصويب إلى هدف والاستهداف ـ كان الجيش يستعمل إما كقذيفة، وإما كحائط أو كقلعة: ﴿المُشَاةُ الرَّهْيَبَةُ فِي جَيْشُ أَسْبَانِيا ﴾؛ فإن توزيع الجنود داخل هذه الكتلة كان يتم خصوصاً حسب الأقدمية والشجباعة؛ في الـــوسط، كان الجدد المكلفين بالضغط وبالحجم، وبتقديم الزخم للجسد؛ وفي الأمام وعند الزوايا والأطراف، كان الجنود الأشجع أو الأشهر بالمهارة. وخلال الحقبة الكلاسيكية، تم الانتقال إلى سلسلة من التمفصلات الدقيقة. فالوحدة \_ القطعة، الكوكبة، المفرزة، وفي ما بعد (الفرقة) (46) أصبحت نوعاً من آلةٍ ذات قطع متعـددة يتحرك بعضهـا تبعاً لبعض، من أجـل التوصـل إلى تشكيل وإلى الحصول على نتيجة مخصوصة. أما أسباب هذه النقلة؟ البعض منها اقتصادى: جعل كل فرد مفيداً وجعل التشكيل مجدياً، والرعاية وتسليح الجيوش؛ وإعطاء كل جنـدي، كوحـدة ثمينة، ذروة الفعالية، ولكن هذه الأسباب الاقتصادية لم تستطع أن تكون حاسمة إلَّا بعـد تحوَّل تقنى: هو اختراع البندقية(47) الأكثر سرعة والأكثر دقة من «الموسكة» [بندقية بفتيل]، فقد أظهـرت قيمة الجندي؛ فهي بحكم أنها أصلح لبلوغ هدف محدد، قد أتاحت استغلال قوة النار عند المستوى الفردى؛ وبالعكس لقد جعلت من كل جندي هدفًا محتملًا، مما يستدعى، بذات الوقت، تحركًا أكبر؛ فأدت إذاً إلى زوال تقنيـة الكتل لصـالح فن يـوزع الوحـدات والرجـال على طـول خطوط ممتدة، مرنة ومتحركة نسبياً. من هنـا ضرورة إيجاد إجـراء محسوب للمـواقع الفـردية والجـماعية، وتنقـلات للمجموعـات أو العناصر المفـردة، وتغييرات في المـوقع، وانتقـال من موقـع إلى آخر؛ وباختصار لا بدّ من اختراع آلية مبدأها لم يعد الكتلة المتحركة أو الجامدة، بل هندسـة في القطع القابلة للانقسام التي وحدتها الأساسية هو الجندي المتحرَّك مع بندقيته (48)؛ ولا شك، ما دون الجندي بالذات، هناك الحركات الأدني، وأزمنة العمليات الأولية، أجزاء الـوقت المستعملة أو المشغولة.

وكانت المشاكل هي ذاتها عندما كان المطلوب تكوين قوة إنتاجية، ذات أثر أعلى من مجموع القوى الأولية التي تؤلفها: «المطلوب حصول يوم العمل المركب، على هذه الإنتاجية، بعد مضاعفة القوة الميكانيكية في العمل، بعد تمديد عملها في الفضاء أو بعد تضييق حقل الإنتاج بالنسبة إلى سُلمه، مع تعبشة كميات كبيرة من العمل في اللحظات الدقيقة. . . فإن القوة الخصوصية الذاتية لليوم المدموج هي قوة اجتماعية في مجال العمل، أو هي قنوة عمل اجتماعي، إنها تولّد من التعاون بالذات» (49).

هكذا برز مطلب جديد استجاب لـ الانضباط: بناء آلةٍ يبلغ مفعولها الـذروة، بواسطة التمفصل المنسق للقطع الأولية التي تؤلفها. إنَّ الانضباط لم يعد مجرد فن إعادة توزيع الاجساد،

واستخراج وقتها وتركيمه، بل تأليفٌ قوى للحصول على جهاز فعال. ويترجم هذا المطلب بعدة أشكال:

1 - أصبح الجسد المفرد عنصراً يمكن وضعه وتحريكه ومفصلته على أجساد أخرى. ولم تعد شجاعته أو قوته المتغيرات الرئيسية التي تعرّفه؛ بل الموقع الذي يحتله، والفسحة التي يغطيها، والانتظام، والترتيب الجيد اللذان بها يجري تنقلاته. فإن رجل الجيش هو قبل كل شيء جزء من فضاء متحرّك، قبل أن يكون شجاعة أو شرفاً. فقد جاء في توصيف الجندي عند غيبرت: وعندما يكون تحت السلاح. فهو يحتل مقدار قدمين في أوسع مدى له، أي إذا أخذ من طرف إلى آخر، وهو يحتل قدماً في أكبر سهاكة له إذا أخذت من الصدر إلى الكتفين، وإليه يضاف قدم من مسافة حقة بينه وبين الرجل الذي يليه؛ عما يعطي قدمين في كل الاتجاهين لكل جندي، عما يدل على أن جيشاً من المشاة يحتل في المعركة، إما في الجبهة وإما في عمقها، عدداً من الخطوات بقدار ما فيه من جنوده (60) تقليص وظيفي للجسم. ولكن أيضاً إدخال هذا الجسم - الجزء ضمن مجمل كامل، عليه يتمفصل. فالجندي الذي دُرِّب جسده لكي يعمل قطعة قطعة من أولاً وواحداً واحداً، ثم اثنين اثنين، ثم بأعداد أكبر. . يُلاحظ بشأن تعبئة السلاح، عندما يكون الجنود قد درَّبوا عليه أفرادياً وجوب أن يُجْعَلوا ينفذونه اثنين اثنين، ثم جعلهم يغيرون أماكنهم على التوالي حتى يستطيع الجندي على اليسار أن يتعلم كيف ينتظم مع الجندي على اليمين (10).

2 - وتشكل قِطعاً أيضاً، السلاسل المتنوعة المرتبة زمنياً والتي يترتب على الانضباط أنّ يدمجها لكي تشكل وقتاً مركباً. إنَّ وقت البعض يجب أنْ يتوافق مع وقت الآخرين بحيث إنَّ الكمية القصوى للقوى يمكن أنْ تستخرج من كل واحد وأنْ تدمج في نتيجة هي الأنسب. هكذا كان سرفان يحلم بجهاز عسكري يغطى كبل أراضي الوطن، وحيث يكون كل فرد مشغولًا بـدون انقطاع، إنما بكيفية مختلفة بحسب المقطع التطوري، وبحسب الـ درجة التكـوينية التي ينـوجد فيها. وتبدأ الحياة العسكرية في أصغر سن، عندما يُعلِّم الأولاد، في «قالاع عسكرية، مهنة السلاح؛ وتنتهى في هذه القلاع ذاتها، عندمًا يتـوتّى قدامى البـارعين، في أواخـر أيامهم، تعليم الأطفال، ويحملون المتطوعين الجدد على المناورة، ويشرفون على تمارين الجنود، ويراقبونهم عنــدما ينفذون أعال تخص المصلحة العامة، وأخيراً يعملون على سيادة النظام في البلاد، في حين تنشغل الجيوش على الحدود بالحرب، لا توجد لحيظة واحدة في الحياة لا يمكن أن نستخرج منهـا القوى، شرط أنُّ نعرف كيف نعزلها ونـ دمجها في لحـظات أخرى. وبـذات الطريقـة، يستعان في المشاغل الكبرى بالأطفال وبكبار السن؛ ذلك أن لديهم بعض الكفاءات الأولية التي لا توجب استخدام العمال الذين يتمتعون بقدرات أخرى؛ فضلًا عن ذلك إنهم يشكلون يدأ عاملة رخيصة؛ وأخيراً إذا اشتغلوا فإنهم لا يكونون عالمة على أحد: وقال أحد جباة المال بمناسبة مشروع في مدينة (Angers) إنَّ البشريــة العاملة يمكن أن تجـد في هذه المـانيفاتــورة، أطفالًا منــذ العاشرة من العمر وصولاً إلى الشيخوخة، مواردَ ضد البطالـة والبؤس الذي هـو يَبْعُ لهـا،(52).

ولكن من دون شك في التعليم الابتدائي يكون هذا التصحيح للتسلسل التاريخي المختلف الأكثر رهافة. فمنذ القرن السابع عشر، تاريخ إدخال طريقة لانكاستر، حتى مطلع القرن التاسع عشر، بنيت صناعة الساعات المعقدة في المدرسة التعاونية، دولاباً بعد دولاب: فقد أسنِدَ في بادىء الأمر إلى المطلاب الأقدم سناً مهات تتعلّق بالرقابة البسيطة، ثم بمراقبة العمل، ثم بالتعليم؛ إلى درجة، أنَّ وقت جميع المطلاب قد شُغِلَ كله إما في التعليم أو في التعلم، وأصبحت المدرسة جهازاً تعليمياً حيث إنَّ كل تلميذ، وكل مستوى، وكل لحظة، إذا دمجت معا وأصبحت المدرسة جهازاً تعليمياً حيث إنَّ كل تلميذ، وكل مستوى، وكل لحظة، إذا دمجت معا التعاونية مقياس هذا التقدم: وفي مدرسة تضم 360 طالباً، إذا أراد المعلم تعليم كل طالب بدوره خلال جلسة طولما ثلاث ساعات فإنه لا يستطيع إعطاء كل واحد إلاً نصف دقيقة. أمّا بواسطة المطريقة الجديدة، فإن كل طالب من الـ 360 طالباً، يقرأ، ويكتب أو يحسب طوال ساعتين ونصف، (53).

3 - هذه التركيبة المقاسة بعناية من القوى تتطلّب نظاماً دقيقاً في القيادة. فكل نشاط الفرد المنضبط يجب أنْ يُتَخَلِّل ويدعَّمَ بتعليهات ترتكز فعاليتها على الإيجاز والـوضوح؛ فـالأمر يجب أنَّ لا يحتاج إلى تفسير، ولا إلى صياغة، إذ يجب ويكفى أنه يطلق السلوك المطلوب. والعلاقـة بين معلم الانضباط والخاضع له، هي علاقة تأشير: ليس المطلوب فهم الأمر، بـل إدراك الإشارة، والتجاوب معها في الحال وفقاً لتقنين مصطنع نوعاً ما مقرر من قبل. وهكذا فإن وضع الأجسام في عالم صغير من الإشارات بكل واحدة منها يرتبط جواب وجوبي ووحيدوهو: تقنية تمديب وتستبعد بصورة استبدادية، في الكل، أقلُّ تصور، وأصغر همس،؛ فالجندي الانضباطي ويشرع في إطاعة أي أمر؛ فإن طاعته سريعة وعمياء؛ ومظهر عدم الطاعة، والتباطؤ البسيط يشكلان جريمة (54). وتدريب الطلاب يجب أنْ يتم بالطريقة ذاتها: القليل من الكلمات، لا شروحات، وفي أي صمت كامل لا تقطعه إلا الإشارات \_ أجراس، وتصفيق بالأيدي، وإيماء، ونظرة بسيطة من المعلم، أو أيضاً هـذا الجهاز الخشبي الصغير الـذي كـان يستعمله وأخوة المـدارس المسيحية»، وكانوا يسمون تفضيلًا والإشارة»( Signal)، فقد كان يتضمّن رغم ضآلة آليته، وبآنِ واحدٍ، تقنية الأمر وأدبيات الطاعة. وإن الاستعمال الأول والرئيسي للإشارة أنه يجـذب مرة واحدة كل أنظار التلامذة نحو المعلم، وأنه يجعلهم منتبهين لما يريد أن يعرفهم عليه». وهكذا وفي كل مرة يريد فيها جذب انتباه الأطفال، وإيقاف كل تمرين، فهو يضرب ضربة واحدة. فالطالب الصالح، في كل مرة يسمع فيها ضجة «الإشارة» يتخيل أنه يسمع صوت المعلم أو بالأحرى صوت الله بالذات يناديه باسمه. وعندها يدخل في مشاعر صموئيل الصغير قـائلًا معـه في أعماق نفسه: «ها أنذا، يا رب».

ويتوجب على التلميذ أنْ يتعلم تقنين الإشارات، وأنْ يستجيب بصورة أوتوماتيكية لكل منها. فبعد انتهاء الصلاة يضرب المعلم ضربة إشارة، وينظر إلى الولد الـذي يريـد إقراءه، ويشـير إليه

<sup>(•)</sup> الإثسارة أي قطعة خشبية يستعملها المعلم للحركة والضرب بها على المنصة، أو على جسدالتلميذ، على (كفيه).

بان يبدأ. ومن أجل إيقاف القارىء، يضرب ضربة إشارة أخرى... «ولكي يشير إلى القارىء بمعاودة القراءة عند إساءة لفظ حرف ما أو مقطع أو كلمة، فإنه يضرب ضربتين متتاليتين، وضربة فوق ضربة. وإذا كان بعد المعاودة، لم يبدأ بالكلمة التي أساء لفظها، لأنه كان قرأ عدة كلمات بعدها، يضرب المعلم ثلاث ضربات متتالية، الواحدة بعد الأخرى، لكي يشير إليه بمعاودة بضع كلمات، ويستمر في التأسير، إلى أن يصل التلميذ إلى المقطع أو الكلمة الملفوظة بصورة خاطئة، (55). وقد زايدت المدرسة التعاونية أيضاً على هذه الرقابة على السلوكات عبر نظام الإشارات التي تجب الاستجابة لها في اللحظة. حتى الأوامر الشفوية يجب أن تعمل كعناصر إشاراتية: «أدخلوا إلى مقاعدكم. عند كلمة «أدخلوا»، يضع الأولاد بضجيج اليد اليمنى على الطاولة وبذات الوقت يدخلون رجلهم في المقعد؛ وعند كلمة «في مقاعدكم» يمرّرون الرجل الأخرى ويجلسون في مقابلة ألواحهم الحجرية: ... «خذوا ألواحكم»، عند كلمة خذوا يضع الأولاد اليد اليمنى على الخيط المستعمل لتعليق اللوح في المسار الموجود أمامهم، وباليد اليسرى يسكون اللوح من وسطه؛ وعند لفظ كلمة ألواحكم يفصلونه ويضعونه على الطاولة، (66).

باختصار يمكن القول إنَّ الانضباط يصنع انطلاقاً من الاجساد التي يسيطر عليها أربعة أنماط من الفردية، أو بـالأخرى، فـردية مـزودة بـأربـع سمـاتٍ: إنها خلويـة (بفعـل لعبـة التـوزيـع الفضائي)، وهي عضويـة (بفعل تقنـين النشاط)، وهي تكـوينية (بفعـل تراكم الـوقت)؛ وهي اندماجية (بفعل تأليف القوى)، ولإتمام هذا، فهو يُعْمِلُ أربع تقنيات كبرى: إنه يبنى جداول؛ وهو يفرض مناورات؛ وهو يوجب تمارين؛ وأخيـراً، ومن أجل تـأمين دمـج القوى، فهــو يرتب «تكتيكات». والتكتيك وهو فن بناء ـ مع الأجسام المتموضعة، والنشاطات المقننة والاستعدادات المكوَّنة ـ أجهزةٍ تكون فيها حصيلة القوى المتنوعة، مزادةً بفضل دمجها المحسوب، هو بدون شك الشكل الأعلى للتطبيق الانضباطي. في هذه المعرفة، رأى منظّرو القرن الثامن عشر الأساسَ العام لكل التطبيق العسكري، انطلاقاً من رقابة وتدريب الأجسام الفردية، وصولًا إلى استخدام القوى الخصوصية بالتعدديات الأكثر تعقيداً. هنـدسة معـمارية، تشريـح، ميكانيـك، اقتصاد في الجسم المنضبط: (في نظر معظم العسكريين، لم يكن التكتيك إلَّا فرعاً من علم الحرب الواسع؛ وفي نظري، إنه أساس هذا العلم؛ إنه هذا العلم بالذات، لأنه يعلم كيفية تكوين الجيوش، وكيفية أمرها، وتعبئتها، وحملها على القتال؛ لأنه هو الذي يُمكن أنْ يسد مسدُّ العدد، وهو الذي يمكِّن من تعبئة الكثرة؛ وهو يتضمن أخيراً المعرفة بالإنسان، وبالسلاح، وبالتوترات وبالظروف، لأنَّ كـل هذه المعـارف مجتمعةً، هي التي يجب أنْ تحـدد هذه التحـركَات، (57). وأيضـــاً: إنَّ هذه الكلمة [تكتيك]. . . تـوحى بفكرة المـوقع المتبـادل للناس الـذين يؤلفون جيشـاً ما، و[بفكـرة] موقع مختلف الجيوش التي تؤلف جيشاً واحداً، وتحركـاتها، وأعــالها والعــلاقات التي تــوجد فيـــا بينها»<sup>(58)</sup>.

قد يمكن أنْ تكون الحرب كاستراتيجيا تكملة للسياسة. إنما يجب أنْ لا نسى أنَّ «السياسة» قد صورت وكأنها، استمرار، إنْ لم يكن تماماً ومباشرةً، للحرب، فعلى الأقل للنموذج العسكري كوسيلة أساسية لاستباق الاضطراب المدنى. فالسياسة، كتفنية للسلم وللنظام الداخليين،

حـاولت أن تستخدم جهـاز الجيش الكامـل، والكتلة المنضبطة. والجيش المـطيع المفيـد، وفـرق المعسكرات، والساحات، والمناورة والتصرين. في الدول الكبرى من القرن الشامن عشر، كان الجيش ضامناً للسلم المدن بدون شك، لأنه قوة حقيقية، وسيفٌ مسلول يهدد دوماً، ولأنـه أيضاً تقنية ومعرفةً يمكن أنْ يمدًا هيكليتهما على الجسم الاجتماعي. إذا كانت هنـاك سلسلة وسياسـة ـ حرب، تمر عبر الاستراتيجيا، فهناك أيضاً سلسلة (جيش ـ سياسة) تمر عبر التكتيك. الاستراتيجيا هي التي تتيح فهم الحرب كطريقة تقود السياسة بين الدول؛ إنَّ التكتيك هـو الذي يتيح فهم الجيش كمبدأ من أجل المحافظة على غياب الحرب في المجتمع المدني. لقد شاهد العصر الكلاسيكي ولادة الاستراتيجية الكبرى السياسية والعسكرية التي بموجبها تتصادم الدول بقواها الاقتصادية والديموغرافية، ولكنه شاهد أيضاً ولادة التكتيك الدقيق العسكـري والسياسي الـذي بفضله تُمارس في الـدول الرقابةُ على الأجسام وعلى القوى الفردية. «الـ، عسكـري ـ المؤسسة العسكرية، شخصية العسكري، العلم العسكري، [هذه التعابير] المختلفة تماماً عما كان يميز في الماضي «رجل الحرب» ـ يتعين خلال هذه الحقبة، عند نقطة الالتقاء بين الحرب وضجيج المعركة، من جهة، وبين النظام والسكوت الخاضعين للسلم من جهة أخرى. إنَّ الحُلُمَ بمجتمع كامل، يعزوه مؤرخو الأفكار بكل طيبة خاطر إلى الفلاسفة وإلى حقوقيي القرن الثامن عشر؛ ولكن كان هناك أيضاً حلم عسكري بـالمجتمع؛ واستنـاده الأساسي لم يكن حـالة الـطبيعة، بـل الدواليب المترابطة بعناية، في آلةٍ، ولم يكن العقد البدائي، بـل الضغوطـات الدائمـة، ولم يكن الحقوقَ الأساسية، بل التعليماتِ الدائمة التقدم، ولا الإرادة العامة بل الطواعية الألية.

قال غيرت: (يجب أن يُجْعَلَ الانضباط عاماً وطنياً».

ويتابع قوله: «الدولة التي أصورها لها إدارة بسيطة، متينة، سهلة القيادة. فهي أشبه بهذه الآلات الواسعة التي عن طريق النوابض القليلة التعقيد، تحدث مفاعيل كبيرة؛ وقوة هذه الدولة تتولد من قوتها، ومن ازدهارها [يتولد] ازدهارها. والزمن الذي يدمر كلَّ شيء في قوتها. وهي تكذّب تهذه المعتقد الراسخ المبتذل الذي يوحي ويصور أنَّ الامبراطوريات إنما تخضع لقانون عتوم هو قانون الانهيار والخراب (59). فإنَّ النظام النابوليوني ليس ببعيد ومعه هذا الشكل من الدولة الذي خلفه، والذي يجب أن لا يُسمى أنه كان قد أُعِد من قبل حقوقيين، ولكن أيضاً من قبل جنود، ومستشاري دولة ومن قبل ضباط صغار، ورجال قانون ورجال معسكرات. فالمرجع الروماني الذي اقترنت به هذه التشكيلة حمل معه هذين المؤشرين: المواطنين والجنود، القانون والمناورة. وفيها كان القانونيون أو الفلاسفة يفتشون في العقد عن نموذج أولي من أجل بناء أو إعادة بناء الجسم الاجتهاعي، كان العسكريون ومعهم التقنيون المتخصصون في الانضباط يُعِدُّون الإجراءات من أجل الإكراه الفردي والجهاعي للأجسام.

(2)

(4)

#### هوامش ومراجع الفصل الأول

- L. de Montgommery, La Milice française, 1636, p.6, et 7. (1)
  - الأمر الصادر في 20 مارس 1764). .(Ordonnance du 20 mars 1764)
    - (3) م.ن.

- Maréchal de Saxe, Mes rêveries, t.1, Avant-Propos, p.5.
- Traité sur les obligations des frères des Ecoles ، (J.B. de La Salle) ج. ب. دي لاســال (J.B. de La Salle) ج. ب. دي لاســال (chretiennes عليمة 1783 م
- (6) أ. جيوفروا سانن ـ هيلير (E. Geoffroy Saint-Hilaire) يعزو هذا التصريح إلى بونابارت (Bonaparte) أ. جيوفروا سانن ـ هيلير (7) Notions synthétiques et historiques de حول مدخل إلى مفاهيم تركيبية وتاريخية في الفلسفة الطبيعية philosophie naturelle
- J.B. Treilhard, Motifs du code d'instruction criminelle, 1808, p.14. (7)
- (8) اخترت الأمثلة في المؤسسات العسكرية، والطبية، والمدرسية، والصناعية. هناك أمثلة أخرى ربما أخذت من الاستعباد، والاستعباد، والعناية بالطفولة الأولى.
  - (9) يراجع:

Ph. Ariès, l'Enfant et la famille, 1960, p.308-313,

وكذلك:

- G. Suyders, La Pédagogie en France aux XVIIe et XVIIIe siècles, 1965, p.35-41.
- L'ordonnance militaire, t. XIL, 25 september 1719, cf.pl. No.5. (10)
- (11) دينزي (Daisy). 1745، Le Royaume de France. (Daisy)، مسكن وأدوات 1775. مذكرة مغفلة تعبود لسنة 1775، الله Le Logement et les مسكن وأدوات (A. Naverau)، مسكن وأدوات آ. ألم الموات من 1762. تراجع اللوحات، رقم 5 و 6.
- Projet de règlement pour l'acierie d'Amloise, Archives nationals, t.12.1301. (12)
- (13) مذكرة مرفوعة للملك، بشأن فبركة نسيج الأشرعة في آنجرس (Angers) في ف. دوفين (V. Dauphin).

  Recherches sur l'industries textile en Anjou, 1913, p.199.
- (14) نظام رابطة نبات الراعي الصالح، في ديلهار، كتاب الشرطة، كتاب 3، عنوان 5، ص 507، يراجع أيضاً Pl.
- Règlement pour la communauté des filles du Bon Pasteur, in Delamare, Traité de Police, livre III, titre V, p.507, Cf. aussi pl. No.9.
- Coll. Delamare, Manufactures III, Ms, B.N. ، Saint-Mour نظام فتركة سان مور (15)
- (16) يراجع ما قاله لاميتيري (La Métherie) عند زيارت النقرة (كرزو) Le Creusot؛ كان لـلأبنية، في هـذه المنشأة الجميلة ووسط هذه الكمية الكبيرة من الإنجازات المختلفة، امتـدادٌ كـاف، حتى لا يكـون هـنـاك لبس، بين العيال أثناء وقت العمل، (Journal de physique, t.XXX, 1787, p.66.)
- Un Collège au ، مدرسة في القرن السابع عشر، (C. de Rochemonteise) . يراجع ش . روشيمونتي (C. de Rochemonteise) . مدرسة في القرن السابع عشر، 1889 عبد 1889 . عبد 1889 . الله عبد 1889 . عبد 1889 . الله عبد 1889 . عبد 1889 .
- (18) ج. ب. دي لاسسال (J.B. de La Salle) ج. ب. دي لاسسال (1759Ms ، B.N. ، Conduite des écoles chrétiennes ، (J.B. de La Salle) أن تقسم قاعات الدرس إلى ثلاثة أقسام: والأكثر تشريفاً للذين يتعلمون اللاتينية . . . وكان من المرغوب به ، أن توجد مقاعد ذات طاولات ، عقدار ما هناك من كتاب ، تجنباً للفوضي التي يجدثها عادة الكسالي . وفي قسم آخر يجلس الذين يتعلمون القراءة ؛

| 100                                                                                                                                                                                               |      |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|
|                                                                                                                                                                                                   |      |
| ومقعد للأغنياء، ومقعد للفقراء، حتى لا تنتشر الطفيليات، وقسم ثالث يخصص للقـادمين الجـدد: ووبعد                                                                                                     |      |
| معرفة قدراتهم، تعطى لهم الأماكن، (م.ي.د.ب. التعليم المنهجي للمدرسة التابعة للكنيسة، 1669،                                                                                                         |      |
| ص 56-57). تراجع اللوحات رقم 10-11.                                                                                                                                                                |      |
| (M.I.D.B. Instruction méthodique pour l'école paroissiale).                                                                                                                                       |      |
| ج. آ. دي غييبرت (J.A. de Guibert)، Discours و Ssai général de tactique (الم. الم. 1772).                                                                                                          | (19) |
| préliminaire ، ص 36 ،                                                                                                                                                                             |      |
| المادة الأولى من النظام الداخلي في فبركة سان مور (Saint-Mour).                                                                                                                                    | (20) |
| L. de Boussanelle, Le Bon Militaire, 1770, p.2.                                                                                                                                                   | (21) |
| حول الصفة الدينية للانضباط في الجيش السويدي يراجع:                                                                                                                                                |      |
| «The Swedisk Discipline, Londres, 1632.                                                                                                                                                           |      |
| J. B. de la Salle, Conduite des Ecoles chrétiennes, B.N. Ms 11759, p.27-28.                                                                                                                       | (22) |
| Bally, cité par R.R. Tronchot, L'Enseignement mutuel en France, thèse dactylographiée, I, p.221.                                                                                                  | (23) |
| Projet de règlement pour la fabrique d'Amboise, art.2, Archives nationales F.12, 1301,                                                                                                            | (24) |
| وفيها يتضح نظام أن هذا يصح أيضاً بالنسبة إلى الذين يعملون بالقطعة.                                                                                                                                |      |
| نظام مؤقت لفبركة                                                                                                                                                                                  | (25) |
| M.S. Oppenheim, 1809, art,7-8. in Hayem, Mémoires et documents pour revenir à l'histoire du commerce.                                                                                             |      |
| نظام لفبركة م.س. أوبنهيم، المادة 16.                                                                                                                                                              | (26) |
| Projet de règlement pour la fabrique d'Amboise, art.4.                                                                                                                                            | (27) |
| L. de Montgommery, La Milice française, éd, de 1636, p.86.                                                                                                                                        | (28) |
| Ordonnancé du 1er janvier 1766, pour régler l'exercice de l'infanterie.                                                                                                                           | (29) |
| JB. de la Salle, conduite des Ecoles chrétiennes, éd de 1828, p.63-64. Cf. planche No.8.                                                                                                          | (30) |
| لا يمكن عزو نجاح الجيوش البروسية إلا دإلى انضباطها الممتاز والى تسديباتها؛ وإذاً فاختيسار التدريب ليس<br>شيئاً لا قيمة له؛ لقد جرى الاشتغال على هذا في بروسيا مدة أربعين سنة، باجتهاد لا يتراخى». | (31) |
| Maréchal Lettre au comte d'Argenson, 25 février 1750. Arsenal, Ms.270 et <i>Mes rêveies</i> , t. II, p.249) Cf. planches No.3 et 4.                                                               |      |
| تمرين كتابي: وو: اليدين على السركبتين: هذا الأمريتم بضربة جرس؛ 10: اليدان فوق المطاولة،                                                                                                           | (32) |
| رأس عال ؛ 11: نظفوا الألواح الحجرية، الكل يمسح الألواح بقليل من اللعاب أو بصورة أفضل بواسطة                                                                                                       |      |
| خدقة ، 12: إدرزوا الألواح ، 13 ، النظار : فتشول ويذهبون ل أبة ألواح مساعدتهم ثم ألواح مقعدهم ؛                                                                                                    |      |

ويراقب المساعدون ألواح مقعدهم، والجميع يبقى في مكانه. Samuel Bernard, Rapport du 30 octobre 1816 à la société de l'enseignement mutuel. (33)

J.A. de Guibert, Essai général de tactique, 1772, I. p.21-22. (34)

(35) بدا هذا الخليط بوضوح في بعض أحكام عقد التدريب: يجبر المعلم على إعطاء تلميذه \_ لقاء ماله وعمله \_
 كل معرفته دون أن يحتفظ لنفسه بأي سر؛ وإلا تعرض للغرامة. يراجع مثلًا:

F. Grosrenaud, La corporation ouvrière à Besançon, 1907, p.62.

J. E. Gerspach, La Manufacture des Gobelins, 1892. (36)

.456 ص 1780 ، *Le Soldat Citoyen* ، J. Servan کان ذلك مشروع (37)

(38) نظام سنة 1743 للمشاة البروسيين، عنبر مس 4076.

(40)

F. de la Noue (39) وأوصى بفتح أكاديمية عسكرية في آخر القرن السادس عشر، وأراد أن يتعلموا فيها ركوب الحيل، تشغيل الخنجر في الصديري، وأحياناً بعد التسليح، إطلاق النار، والرقص البهلواني، والقفز؛ فإذا أضيفت السباحة والصراع، فإنَّ ذلك يحسِّن، لأنَّ كل ذلك يجعل الشخص متيناً وأكثر لياقة.

Discours Poliques militaires, éd, 1614, p.181-182.

Instruction par l'exercice de l'infanterie, 14 mai, 1754.

(41) م. ن. .

Demia, Règlement pour les écoles de la ville de lyon, 1716, p.19-20. (42)

(43) يراجع:

G. Godina Meir, Aux sources de la pédagogie des jésuites, 1968, p.160 et suiv.

(44) بواسطة مدارس لياج (Liège)، ديفنبورت (Devenport)، زيولي (Zwolle)، ويـزل (Wesel)، وأيضاً بفضل جان ستورم (Jean Sturm)، وبفضل مذكرته لسنة 1538 من أجل تنظيم جيمناز يوم مدرسة ثانويـة في ستراسبورغ، يراجع:

Bulletin de la sociéte d'histoire du protéstantisme, t.XXV, p.499-505.

تجدر الإشارة إلى أنَّ العلاقات بين الجيش والتنظيم الديني وعلم التربية معقدة جداً. فـ والديكوري، (وحدة عشرية)، وحدة الجيش الروماني، وجدت في الأديرة البندكتية، كوحدة عمل وكوحدة مراقبة حتماً. وأخذها وأخوة الحياة المشتركة، (Fréres de la vie commune) عنهم، ونقلوها الى تنظيمهم التربوي: وجمع التلامذة عشرات. هذه الوحدة هي التي استعادها اليسوعيون في ترتيب مدارسهم، مستعيرين هنا نحوذجاً عسكرياً. ولكن والديكوري، بدورها حلّت لصالح هيكلية أكثر عسكرية مع رتبة، وطوابر، وخطوط.

- (45) ج. أ. غيبرت، J.A. de Guibert, بحث عام في التكتيك، Essai général de tactique، الحق المجت عام في التكتيك المجت عام في التكتيك المجت التقسيدية والتقنية التي أنَّ هذه المسألة القديمة جداً قد عادت من جديد في القبرن الثامن عشر للأسباب الاقتصادية والتقنية التي مسراها؛ و والمعتقد، القديم المومىء إليه قد نوقش كثيراً. بمعزل عن غيبرت بالذات (حول Folard).
  - (46) بالمعنى الذي استعملت هذه الكلمة منذ سنة 1759.
- (47) على العموم يمكن تحديد الحركة التي عمّمت استعمال البندقية بتاريخ معركة ستنكّرك (Steinkkerque) (1699).
- (48) حول أهمية الهندسة هذه، يراجع J. de Beausobre: وإن علم الحرب هـ في أساسـه هندسي.. فـترتيب الباتايون (الكتيبة) والمزمرة (أسكادرون) فوق جبهة بأكملها، ومثل هذا العلو هو وحده أثر من آثار هندسـة عميقة كانت ما تزال مجهولة.

Commentaires sur les défenses des places 1757, t.II, p.307.

- (49) Le Capital, K. Marx ، الكتاب الأول الجزء الرابع الفصل 13، يركز ماركس، عدة مرات، على الماثلة بين مشاكل تقسيم العمل ومشاكل التكتيك العسكري، مثلاً: وكما أنَّ قوة الهجوم في كتيبة من الفرسان أو قوة مقاومة فصيل من الخيالة تختلفان أساساً عن قوة المجاميع الفردية . . . كذلك يختلف مجموع القوى الميكانيكية للعمال المنفردين عن القوة الميكانيكية التي تتنامى منذ أن يعملوا معاً وبآن واحدٍ في عملية واحدة لاتنفصم، . (م. ن.).
- J.A. de Guibert, Essai général de tactique, 1772, t.I, p.27.
  - (51) إرادة ملكية حول تمارين المشاة، 6 أيار 1755.

(50)

Harvouin, Rapport sur la généralité de Tours, in P. Marchegay, Archives d'Anjou, t.II, (52) 1850, p.360.

| Samuel Bernaro Rapport du 30 octobre 1816, à la société de l'Enseignement mutuel.                        | (53) |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|
| L. de Boussanelle, Le Bon Militaire, 1770, P.2.                                                          | (54) |
| J.B de la Salle, Conduite des Ecoles chrétiennes p. 137-138.                                             | (55) |
| يراجع أيضاً:                                                                                             |      |
| Ch. Demia, Règlements pour les écoles de la ville de Lyon, 1716, p.21.                                   |      |
| Journal pour l'instruction élémentaire, avril 1816, Cf. R.R., Tronchot. L'enseignement mutuel en France. | (56) |
| أطروحة مطبوعة على الآلة الكاتبـة، 1، الذي حسب أنَّ التـــلامذة يجب أن يتلقـــوا أكثر من مثتى تعليمــة في |      |
| اليوم (دون حساب الأوامر الاستثنائية)؛ في الصبحية الواحدة هناك 26 تعليمة بالصوت 6 و 23 بالإشارة،          |      |
| و 37 جرساً، و 24 بالصفارة، مما يعني وجود ضربة صفارة أو جرس على ثلاث دقائق.                               |      |
| J.A. de Guibert, Essai général de tactique, 1772, p.4.                                                   | (57) |
| P. Joly de Maizeroy, Théorie de la guere, 1777, p.2.                                                     | (58) |

(59)

J.A. de Guibert, Essai général de tactique, 1772, Discours préliminaire, p.XXIII-XXIV.

## الفصل الثانى

## وسائل التقويم الجيد

تكلم ولهوزن، في مطلع القرن السابع عشر الباكـر عن والانضباط المستقيم، كفنّ من فنـون «التقويم الجيد»(1). فالسلطة الانضباطية، بهذا الشأن، هي سلطة تتولَّى، بدلًا من الاقتطاع وظيفة رئيسية هي «التدريب» أو التقويم؛ أو بدون شكّ، التقويم من أجل الاقتطاع والاختلاس أكثر. فالسلطة الانضباطية لا تربط بين القوى من أجل تقليصها؛ إنها تحاول ربطها معـأ بشكل، يمكن من مضاعفتها، ومن استخدامها. فهي بدلًا من أنَّ تثني بشكل موحد وبالإجمال كل ما هــو خـاضع لهـا، فهي تفصل وتحلُّل، وتميِّز، وتبالـغ في وسائلهـا التفكيكيـة وصـولًا إلى الجـزئيــات الضرورية والكافية. إنها «تقوّم» الكثرات الحركية، الغامضة، اللانـافعة في الجسم وفي القـوى بتحويلها إلى تعددية من العناصر الفردية ـ خلايا صغيرة منفصلة، مستقبلات عضوية، ثماثبلات ومستمرات وراثية، أجزاء متراكبة. فالانضباط يصنع أفراداً؛ إنه التقنية المتخصصة لسلطةٍ تتخـذ لنفسها الأفراد، وبآنٍ واحدٍ، كموضوعات وكأدواتٍ لمهارستها. الانضباط ليس سلطة منتصرة تستطيع، انطلاقاً من طفرتها الذاتية، الاطمئنان إلى تفوق قوتها؛ إنـه سلطة متواضعـة، ظنونـه، تعمل وفقاً لنموذج اقتصادٍ محسوب، إنما دائم . إنه نماذج متواضعة، ووسائل صغرى، إذا قورنت بالمراسم المفخمة للسيادة وبالأجهزة الكبرى في المدولة. وهمذه بالضبط هي التي سوف تجتاح تدريجياً هذه الأشكال الكبرى، وتغير آلياتها وتفرض إجراءاتها. والجهاز القضائي لن ينجو من هذا الاجتياح الـذي لا يكاد يخفى. وبـدون شـك يعـود نجـاح السلطة الانضباطية، إلى استعمال أدوات بسيطة منها: النظرة التراتبية، العقوبة الضابطة والـدمج بينهما في إجراء اختصت به السلطة الانضباطية، هو الامتحان.

#### الرقابة التراتبية

تفترض ممارسة الانضباط وجود جاهزية تحقق الإكراه، بفعل النظرة؛ جهاز توحي تقنياته التي تسمح بالرؤية؛ بمفاعيل سلطوية، وحيث، بالمقابل، تجعلُ وسائل الإخضاع أولئك الذين ينصب

عليهم هذا الإخضاع مرئين بوضوح. وببطء، عبر العصر الكلاسيكي، شوهِ نباء هذه «المراصد» التي ترصد الكثرة البشرية والتي أساد بها كثيراً جداً تاريخ العلوم. فإلى جانب التكنولوجيا الكبرى في النواظير والعدسات، والحِزَم الضوئية، التكنولوجيا التي التحمت مع تأسيس الفيزياء وعلم الكون (الكوسمولوجيا) الجديدين، كانت هناك التقنيات الصغرى للرقابات المتعددة والمتشابكة، وللنظرات التي يجب أن تَرَى دون أن تُرى؛ فنُ غامضٌ في النور وفي المرئي قد أَعد في الخفاء معرفة جديدة حول الإنسان، عبر تقنيات تطوّعه، ووسائل تستخدمه.

هذه والمراصد، لها نموذج شبه مثالي هو: المخيم العسكري. إنها المدينة العَجلَةُ والمصطنعة التي بنيت وُغُذِجت حسب الطلب تقريباً؛ إنها المكـان العالى لسلطةٍ تتمتــع بجزيـدٌ من الزخم، وإنمــا أيضاً من السرية، بمزيد من الفعالية ومن القيمة الاستباقيـة"؛ كما لــو كانت تُمُــارَسُ على أنــاس مسلَّحين. ففي المعسكر الكـامل تُمــارس السلطة كُلها فقط بفعــل رقابــة صحيحة؛ وكــل نــظرةً تشكل قطعة في الوظيفية الشاملة للسلطة. لقـد هُذُب السـطح المربـع القديم والتقليـدي تهذيبـاً عظيماً وفقاً لتخطيطات لا تعدُّ. فتمُّ بالضبط نعريف هنـدسة الممـرات، وعدد تـوزيع الخيـمات، واتجاه مداخلها، وموقع الصفوف والخطوط؛ وتمُّ رسمُ شبكة النظرات التي يُراقبُ بعضها بعضاً: (في ساحة السلاح، تقام خمسة خطوط، الأول يبعد عن الثاني 16 قدماً، والأخريات يبعد أحدها عن الآخر ثمانية أقدام، والخط الأخير يبعد 8 أقدام عن مخازن الأسلحة. وتبعد المخازن عشرة أقدام عن خيهات الضباط الصغار، وبالضبط قبالة الوتد الأول. وشارع الفيلق عرضه 51 قدماً. . وتبعد كل خيمة عن الأخرى مسافة قدمين. وخيبات صغار الضباط تواجه شوارع كوكباتهم. ووتد المؤخرة يبعد 8 أقدام عن الخيمة الأخيرة للجنود، والباب يُطل نحو خيمة النقباء. . وخيهات النقباء تقام قبالة شوارع فِرَقِهم. والباب يطل على الفِرق بالذات(2). فالمعسكر هو الرسم التخطيطي لسلطة تتصرف بفعل رؤية أو مُشَاهَدَةٍ عامةٍ. ولمدة طويلة ظل هذا النموذج المعسكري أو على الأقبل المبدأ القبائم عليه: أي المدمج الفضائي للرقابات التراتبية، قائماً في تخطيط المدن، وفي بناء المدن العمالية، والمستشفيات والمآوى والسجون وبيوت الـتربية. ذلـك هو مبدأ والدمج». لقد شكّل المعسكر لفن الرقابات المذموم ما شكلته الغرفة السوداء بالنسبة إلى العلم العظيم علم البصريات.

ونمت عندئذ إشكالية كاملة هي: إشكالية هندسة معارية لم تعد مصنوعة فقط لكي تُرى (بذخ القصور) أو للإشراف على الفضاء الخارجي (هندسة القلاع والحصون)، بل لتتيح رقابة داخلية، ممفصلة ومفصلة ـ وذلك لمشاهدة من هم فيها؛ وبصورة أعمّ، إشكالية هندسة معارية تشكل عاملًا في تغير الأفراد: التأثير على من يأوي إليها، والسيطرة على سلوكهم، تـوصيل آثار السلطة إليهم، تقديمهم كموضوع معرفة، وتغييرهم. فالحجارة تستطيع أنْ تُعلَّق وأنْ تُعرَّف. بدلًا من التخطيطة القديمة البسيطة تخطيطة الحبس والإحاطة ـ الحائط السميك، والباب المتين

<sup>(\*)</sup> أي لها القدرة على وضع الحلول المستبقة للمشكلات النظامية أو الطارثة (المراجع).

اللذان يمنعان الدخول أو الخروج \_ أخذ بحل حساب الفُتحات، والمليء والفارغ، والممرات والشفافيات. وهكذا نُظَمَ المستشفى \_ البناء، تدريجياً كاداة عمل طبي: يجب أنْ يسمح بمراقبة المرضى جيداً، وإذا بتقويم العناية جيداً؛ وشكل الأبنية، بواسطة الفصل الدقيق بين المرضى، يجب أنْ يمنع العدوى. والتهوئة، والهواء المسموح بتمريره حول كل سرير يجب أن يحولا دون تجمع الأبخرة الفاسدة حول المريض، مما يسبب له تفككاً في رطوباته التي تضاعف المرض بآثارها المباشرة في المستشفى للمراد إعداده في النصف الثاني من القرن، والذي وضعت من أجله مشاريع كثيرة بعد الحريق الثاني الذي شب في أوتيل ديو و المبيث السقف الذي يؤوي البؤس والموت القريبين؛ إنه في ماديته بالذات، عامل تطبيب [معالجة طبية].

كذلك يجب أنْ تكون المدرسة \_ المبنى عاملَ تقويم . إنها آلة تربوية تصورها پاريس \_ دوڤرنية Pâris- Duverney من خلال بناء والمدرسة الحربية،، وحتى في أدقّ تفصيلاتها التي فرضها عملي غبرييل Gabriel ( فيان تنشئة الأجسام القوية ، ذلك هـ و مطلب الصحة ؛ والحصول عـلى الضباط الأكفياء، ذلك مطلب الكفاءة والتميز؛ تكوين عسكريين مطيعين، مطلب سياسى؛ تجنب الفجور والانحراف الجنسي، مطلب الأخلاق. ذلك هو سبب رباعي لإقامة حواجز قاطعة بين الأفراد، ولكن أيضاً إقامة مِطلات للمراقبة الدائمة. إنَّ مبنى المدرسة بالذات يجب أنْ يكون جهازاً للرقابة؛ لقد كانت الغرف موزعة على طول عمر كسلسلة من الخلايا الصغيرة (الصوامع)؛ على مسافات منتظمة نجد مسكن ضابط، بحيث إن دكل عشرة طلاب يكون لهم ضابط على اليمين وعلى الشيال،؛ وكان الطلاب محبوسين فيها طوال مدة الليل. وقد ألح باريس على تزجيج «قاطع كلُّ غرفة من جهة الممر ابتداء من ارتفاع المرتكز وصولًا إلى قَدَم أو قدمَـيْن من السقف. فعـدا عن أنَّ النظرة الخـاطفة إلى هـذا الزجـاج لا يمكن إلَّا أنْ تكون مُؤنسـة، يمكن القـول إنها مفيدة في كثير من النواحي، دون الكلام عن دواعي الانضباط التي يمكن أن تسبر همذا الترتيب، (3). في غرف الطعام جرى ترتيب ومصطبة عالية قليلًا لوضع طاولات مفتشي الدراسات، حتى يستطيعوا رؤية كل طاولات تلامذة فريقهم، خلال الطعام،؛ وجرت إقامة مراحيض، ذات أبواب نصفية حتى يستطيع المراقب المكلِّف أن يشاهد رأس ورجـلى التلاميـذ، إنما مع فواصل جانبية عالية بما فيه الكفاية وحتى لا يستطيع من فيها أنْ يرى بعضُهم بعضاً ه<sup>(4)</sup>. حرصٌ لامتناهِ عـلى المراقبـة حققته الهنـدسة المعـهارية بفضــل آلاف الترتيبـات غير المشرّفـة. ولن نجدها سخيفة إلَّا إذا تناسينا دور هذا الاستخدام الأدواتي الدقيق والخالي من النواقص في عملية موضعة تدريجية ومراقبة متزايدة في الدقة لتصرفات الأفراد. إنَّ المؤسسات الانضباطية قد أفرزت

 <sup>(\*)</sup> كل هذه العبارات إنما ترجع إلى قاموس الطب القديم والصحة الاجتماعية كما كانت خلال العصر الكلاسيكي (المراجع).

<sup>(\*\*)</sup> اسم المستشفى الرئيسي لمدينة باريس (م)

<sup>(\*\*\*)</sup> الأول اسم مهندس اشتهر من عائلة مهندسين تعاملت معهم الدولة. والشاني اسم لمسوّل قدّم المال لبناء المدرسة الحربية (م).

آلية رقابة اشتغلت كميكروسكوب للسلوك؛ فالتقسيمات المقامة والتحليلية التي حققتها هذه المؤسسات، شكلت، حول الناس، جهاز رقابة وتسجيل، وتقويم. في هذه الألات الرقابية، كيف يتم توزيع النظرات، وكيد تمكن إقامة صلات فيها بينها واتصالات؟ كيف العمل كي ينتج عن تعدديتها المحسوبة سلطة منسجمة ومستمرة؟

يتيح الجهاز الانضباطي الكامل، بنظرة واحدة رؤية كل شيء باستمرار. نقطة مركزية تشكل بان واحد مصدر ضوء يضيء كل الأشياء، ومكان تلاقي لكل ما يجب أن يُعرَف: عين كاملة، لا يفوتها شيء ومركز نحوه تتجه كل الأنظار. هذا ما تخيله ليدوLedoux وهو يبني المجمّع المسمى: «آرك ـ اي ـ سينانس»: Arc - et - Senans في مركز الأبنية المصفوفة بشكل دائرة ومنفتحة كلها نحو الداخل، بناء عال يجب أن يراكم الوظائف الإدارية كإدارة، والبوليسية كإشراف، واقتصادية كرقابة وتحقق، ودينية كتشجيع على الطاعة والعمل؛ من هنا تصدر كل الأوامر، وهنا تدوّن كل النشاطات، وتنظر وتحاكم كل الأخطاء؛ وهذا يتم حالاً بدون أيّ دعم آخر تقريباً غير هندسة صحيحة. بين كل أسباب الاعتبار الذي منح، بخلال النصف الشاني من القرن الشامن عشر، للهندسات المعارية الدائرية (أله ببون شك، عدَّ هذا السبب: إنها كانت تعبر عن طوباوية سياسية ما.

ولكن النظرة الانضباطية كانت في الواقع بحاجة إلى بدائل. فالهرم يستطيع أفضل من الدائرة أن يلبي مطلبَنْ: أنْ يكون شبه مكتمل لكي يشكل شبكة لا نقص فيها وبالتالي إمكانية مضاعفة درجاته وتوزيعها على كل السطح الذي تجب مراقبته؛ ومع ذلك أنْ يكون أميناً نوعاً ما، حتى لا يثقل بوزنٍ جامد على النشاط الذي يجب ضبطه وترويضه، وحتى لا يكون بالنسبة إليه كابحاً أو عائقاً؛ وأنْ يندمج في التجهيز الانضباطي كوظيفة تستطيع أن تنمي مفاعيله الممكنة. وكان لا بدً له من أنْ يفكك مقاماته (درجاته)، إنما من أجل زيادة وظيفته الإنتاجية. ولا بدً له من أخويس الرقابة وجعلها وظيفية.

تلك هي مشكلة المشاغل الكبرى والمصانع، حيث ينتظم نمط جديد من الرقابة. فهذا النمط ختلف عن النمط الذي كان في أنظمة المانيفاتورة مؤمناً من خارج بفضل المفتشين المكلفين تطبيق الأنظمة؛ المطلوب الآن رقابة مكثفة مستمرة؛ إنها ترافق كل عملية الشغل؟ فهي لا تطال - أو لا تطال فقط - الإنتاج (طبيعة كمية المواد الأولية، نمط الأدوات المستعملة؛ أحجام ونوعيات المنتوجات)، ولكنه يأخذ في الاعتبار نشاط الناس، وبراعتهم في العمل، وأسلوبهم في معالجته، وسرعتهم، وحماسهم وسلوكهم. ولكنه غتلف عن الرقابة المنزلية التي يمارسها رب العمل، الملازم جانب عماله ومعاونيه؛ لأنه يتم على يد وكلاء، ونظار، ومراقبين ومساعدي معلمين. ويقدار ما يصبح جهاز الإنتاج أكثر أهمية وأكثر صعوبة. وتصبح النظارة وظيفة محددة، إنما يجب الله تشكل جزءاً متماً لعملية الإنتاج؛ فهي يجب أنْ تقترن بها على امتدادها؛ ويصبح وجود جهاز بشري متخصص ضرورياً، دائم الحضور ومتميزاً عن العمال: «في المانيفاتورة الكبرى، كل شيء بشري متخصص ضرورياً، دائم الحضور ومتميزاً عن العمال: «في المانيفاتورة الكبرى، كل شيء بشري متخصص ضرورياً، دائم الحضور ومتميزاً عن العمال: «في المانيفاتورة الكبرى، كل شيء بشري متخصص ضرورياً، دائم الحضور ومتميزاً عن العمال: «في المانيفاتورة الكبرى، كل شيء بشري متخصص ضرورياً، دائم الحضور ومتميزاً عن العمال: «في المانيفاتورة الكبرى، كل شيء

يتم بواسطة قرع الجرس، ويتم الضغط على العهال ويوبّخون. والرقباء المكلفون يتعودون معهم على اتخاذ هيئة التعالي والأمر، التي هي فعلاً ضرورية مع الكثرة، فيعاملونهم بقسوة أو باحتقار؛ من هنا قد يحصل أنْ يكون العهال أكثر تكلفة، أو أنهم لا يمرون في المانيف الورة إلا مروراً عابراً»<sup>(6)</sup>.

ولكن إذا كان العيال يفضّلون الإطار من النمط النقابي على هذا النظام الجديد للنظارة، فإنَّ أرباب العمل، من جهتهم، يتعرّفون فيه على عنصر ملاصق لنظام الإنتاج الصناعي وللملكية الخاصة وللربح. على مستوى المصنع، أو مصهر كبير للحديد أو منجم «تصبح أغراض الإنفاق كثيرة العدد، إلى درجة أن أتفه إساءة للأمانة بالنسبة إلى أيّ غرض، يؤدي بالنسبة إلى المجموع إلى غش ضخم، لا يُودي فقط بالأرباح، بل يبتلع الرأسيال؛ ... إنَّ أقل قصور غير منظور، ولهذا فهو مكرر كل يوم، قد يصبح مدمراً بالنسبة إلى المشروع إلى حدّ أنه يدمره في قليل من الوقت، من هنا واقعة أنَّ أزلام المالك وحدهم التابعين له مباشرة، والمكلفين بهذه المهمة فقط يكنهم أنْ يسهروا «بحيث لا يصرف أي درهم بدون فائدة، وبحيث لا تضيع أية لحظة من النهار خسارة، ودورهم يكون في «مراقبة العيال، وزيارة كل الأشغال، وإطلاع اللجنة على كل الأحداث» أن وتصبح الرقابة عاملًا اقتصادياً حاسماً، بمقدار ما هي بآنٍ واحد قطعة داخلية في المحادث الإنتاجي، وحلقة متخصصة في السلطة الانضباطية (١٠).

والحركة ذاتهـا تكرر في إعــادة تنظيم التعليم الابتــدائي: تخصص الرقــابة، ودمجهــا بالتقــرير التربوي. إنَّ نمو المدارس الرعوية الكنسية، وتـزايد عـدد طلابهـا، وعدم وجـود طرق تتيـح بآنٍ تنظيم نشاط صفِ بأكلمه، وعدم الترتيب، والغموض الذي يعقب ذلك، جعل من الضروري تنظيم الرقابات. اختار بيتنكور Batencour لمساعدة المعلم، بين أفضل السطلاب مجموعة كاملة من (الضباط) والوكلاء، والملاحظين والمرشدين والمعيدين، والمسمعين للصلوات، ومشرفين على الكتابة، ومحتسبي الجبر، وجامعي الصدقات والزوار. إنَّ الأدوار المحددة هكذا هي من صنفَين: الأول يتوافق مع مهات مادية (تـوزيع الحبر والورق، إعـطاء علاوات للفقـراء، قراءة نصوص دينية أيام الأعياد، إلخ) والآخر يتضّمن مهات تدخل في مجال الرقابة: ﴿إِنَّ والملاحظينِ، يجب أنْ يذكروا من ترك مقعده، من يتوتر، من لا يحمــل سبحته ولم يحــافظ على الــوقت، من لا يقف جيداً في القداس، من يتلَّفظ بكلام بـذيء، التحـدّث أو الصراخ في الشارع،؛ ويكلف والوعاظ، وبتنبيه الذين يتكلمون أو يترنمون وهم يدرسون دروسهم، والذين لا يكتبـون أو الذين يمزحون،؛ ووالزوار، يذهبون للاستعلام من العائلات عن التلامذة الذين تغيبوا أو الذين ارتكبوا أخطاء خطـيرة. أمًّا والمدبِّرون، فيراقبون كل الضباط الآخرين. وحدهم المعيدون يقــومون بــدور تربوي: إذ عليهم إقراء التلاميـذ اثنين اثنـين بصوتٍ منخفض (9). ثم، بعـد عدة سنـوات عاد ديميا (Deimia الى تراتب من النمط ذاته، ولكن وظائف الرقابة أصبحت الآن مقرونةً كلها تقريباً بدور تربـوي: مساعـد معلم يعلم كيفية إمسـاك الريشـة، يوجُّـه اليد، يصحُّـح الأخطاء وبذات الوقت (يسجّل الأغلاط عند المسابقة)؛ ويقوم مساعد معلم آخر بذات المهام في صف القراءة؛ أمَّا المدبر الـذي يراقب الضبـاط الآخـرين ويسهـر عـلي المـظهـر العـام فيكلُّف أيضـاً ب وتدريب القادمين الجدد على تمارين المدرسة؛ ويقوم قُوّاد العشرة بتسميسع الدروس ويلحظون، الذين لم يعرفوها. ونجد هنا تخطيطة مؤسسة من النمط والتعاون، حيث تدمجُ داخل جهاز واحد ثلاثة إجراءات: التعليم بالذات، اكتساب المعارف بواسطة ممارسة النشاط التربوي ذاتِه، وأخيراً المراقبة المتبادلة والتراتبية. وتدوّن علاقة رقابة محددةٍ ومنظمة، في صميم عمارسة التعليم: لا كقطعة مجلوبةٍ أو ملحقة، بل كأوالية مدموجة فيه، وتضاعف فعاليته.

إن الرقابة التراتبية، المستمرة والوظيفية، ليست، من غير شك، إحدى «الاكتشافات» الكبرى التقنية في القرن الشامن عشر، ولكن انتشارها المخاتـل مدين بـأهميته إلى ميكـانيكيات السلطة الجديدة التي حملتها النظارة معها. إن السلطة الانضباطية، بفضل الـرقابـة، قد أصبحت منهجـاً «متكاملًا»، مرتبطاً بصميم الاقتصاد وبغايات الجهاز الـذي تعمل فيه هذه السلطة. وهي قـد نظمت نفسها كسلطة متعددة، أوتوماتيكية ومغفلة؛ إذ إذا كـان صحيحاً أن الـرقابـة تَرتكـز على أفراد، فإن وظيفيتها هي وظيفية شبكة من العلاقات من أعلى إلى أسفل، ولكن أيضاً، وإلى نقطة معينة، من أسفل إلى أعلى وجانبياً؛ هذه الشبكة وتمسك، بالمجموع، وتجتازه بالكامل بمفاعيل السلطة التي تـرتكز ويستنـد بعضها إلى بعض: مـراقبون هـم مـراقبون بـاستمرار. إن السلطة في الرقابة التراتبية من انضباط إلى آخر لا تمتلك كشيءٍ، ولا تنتقل كملكية، إنها تعمل كـآلية. وإذا صحُّ أن تنظيمها الهرمي يعطيها ورئيساً،، فإن الجهاز كله هو الذي ينتج والسلطة، ويوزع الأفراد في هذا الحقل الدائم والمستمر. مما يتيح للسلطة الانضباطية أن تكون بآنِ واحدِ غير سرية على الإطلاق، لأنها دائماً وفي كل مكان بحالة يقطة، وأنها لا تترك من حيث المبدأ أي منطقة ظل، وأنها تىراقب بدون توقف أولئك المكلفين بالمراقبة؛ وهي بصورة مطلقة وسرية، لأنها تعمل باستمرار وفي قسم كبير منها في الصمت. إن الانضباط يسيّر سلطة عقلانية تتهاسك بذاتها بفضل أوالياتها الذاتية، وهي، في ألق الظواهر(٥)، تبدل اللعبة الـدائمة للنظرات المحسوبة. وبفضل تقنيات الرقابة، تتم وفيزياء السلطة، والسيطرة على الجسم وفقاً لقوانين علم البصريات (الأويتيكا) والميكانيك، وفقاً لمجموعة كاملة من الفضاءات، والخطوط، والشاشات، والحزم الضوئية والدرجات، وبدون اللجوء، من حيث المبدأ على الأقبل، إلى الإفراط، وإلى القوة وإلى العنف. سلطة هي في النظاهر، أقبل دجسدية». بمقدار ما هي أكثر دفيزيائية، من الناحية العلمة.

#### العقوبة الضابطة

1 ـ في ميتم الفارس بُولِت Paulet، كانت جلسات المحكمة التي تجتمع كل صباح تتم في إطار احتفالي كامل: ولقد وجدنا جميع الطلاب في الساحة، في صف مستقيم في حالة جمود وصمت كاملين. وكان الماجور [ناظر الموقع] شاباً نبيلًا عمره ست عشرة سنة، خارج الصف، سيف

<sup>(\*)</sup> أي في العَلَن. (م).

بيده؛ وبأمره تحركت الكتيبة بالخطوة المضاعفة لتشكل دائرةٍ. واجتمعت اللجنة في الـوسط،وقدُّم وجرى الاستهاع إلى الشهود؛ وجرت المداولة وبعـد الاتفاق، أعلن المـاجور بصـوت عال عـدد المدانين، وطبيعة المخالفات والعقوبات المقررة. ومن ثمُّ اسْتعرضَت الكتيبةُ في ترتيب كامل، (١١). وهكذا يعمل في صميم كل الأنظمة الانضباطية أوالية صغيرة عقابية. وهي تتمتع بنوع من الامتياز القضائي، بما لها من قوانينها الـذاتية، وجرائمها المخصوصة، وطرقها الخـاصـة في العقاب، ومقاماتها (محاكمها) التي تحاكم. فتقرر الانضباطيات «عقـوبة ـ دنيــا؛؛ فهي تملأ حيــزأ تتركهُ القوانين فارغاً؛ إنها تُوصِّفُ وتقمع مجموعاً من السلوكات يجعلها حيادها النسبي بمنجيٌّ من أنظمة العقاب الكبرى: وعند الدخول على الرفاق أن يجييوا بعضهم، وعند ترك العمل عليهم أن ينظموا وضعَ البضائع والأدوات التي استعملوها، وفي وقت السهرة عليهم إطفاء المصباح،؛ ومن المحظور بشكل قاطع تسلية الرفاق بالحركات أو غيرهاه؛ وعليهم «أن يتصرّفوا بشرف وبشكل لاثق؛ ومن يتغيّب أكثر من خمس دقائق، دون إعــلام السيــد م. أوبنهيمOppenheim ديحسب كأنه غاب نصف يوم،؛ وللتأكد من عدم نسيان أيّ شيء في هذه العدالة الجرمية المصغرة، يمنع القيام دبكل ما يمكن أن يَضُرُّ بـ السيد أوبنهيم ورفاقه ((12). وهكذا في المشغل، في المدرسة، في الجيش، تسود عقابية مصغرة كاملة تتعلَّق بالوقت (تأخر، غياب، انقطاع عن المهات)، وبالنشاط (عدم انتباه؛ إهمال، قلة حماس)، وبالمسلك (قلة أدب، عصيان)، وبـالكلام (شرثرة، وقاحة)، ويالجسد (أوضاع (غير محتشمة)، حركات غير لائقة، قلة نظافة)، وبالجنس (بـذاءة، قلة حياء). بذات الوقت تستخدم، كعقوبة، سلسلة وكاملة من الوسائل المرهفة، إنطلاقاً من العقوبة الجسدية الخفيفة، وصولاً إلى حرمان طفيف وإلى توبيخ صغير. المهم بآن واحـد جعل الأجزاء الدقيقة جداً من السلوك تحت طائلة العقاب، وإعطاء وظيفة عقـابية للعنـاصر التي تبدو سويةً في الجهاز الانضباطي: عند اللزوم، يجب أنْ يستخدم كل شيء لمعاقبة أصغر الأشياء؛ وأنَّ كل فرد يجد نفسه ضمن كيّانِ شمولي وقابل للعقاب معاقب، ويجب أنْ تشمل كلمة عقوبة كل ما يستطيع أن يُشْعِرَ الأطفال بالغلطة التي ارتكبوها، وبكل ما يمكن أنْ يحقرهُم وأن يـوقعهم في الضياع والخجل: . . . نوع من البرودة، نوع من اللامبالاة، سؤال، توبيخ، إقالة من منصب)(13).

2- ولكن الانضباط يحمل معه نوعية خصوصية من العقاب، ليست فقط نموذجاً مقلصاً من المحكمة. إنَّ ما يُردُ إلى العقابية الانضباطية هو عدم الالتزام، وكل ما لا يلاثم القاعدة، وكل ما يبتعد عنها، الانحرافات. فيقع تحت طائلة العقاب المجال اللامحدود لكل ما يبوصف بعدم اللياقة: الجندي يرتكب وغلطة، في كل مرة لا يحقّق المستوى المطلوب؛ ووغلطة، التلميذ هي، كما الحال بالمخالفة الصغيرة، عدم كفاءته للقيام بمهاته. إن نظام المشاة البروسيين يفرض وأقصى العقوبة المكنة، على الجندي الذي لم يتعلّم كيف يستعمل بشكل صحيح بندقيته. وكذلك وعندما لا يحفظ التلميذ درسه الديني لليوم السابق، فبالإمكان إجباره على تعلّم درس ذلك اليوم بدون أية غلطة على الإطلاق، ويُسمّعُ له في اليوم التالي؛ أو يُجبر على الاستماع إليه واقفاً أو بدون أية غلطة على الإطلاق، ويُسمّعُ له في اليوم التالي؛ أو يُجبر على الاستماع إليه واقفاً أو

راكعاً على ركبتَيه، مكتف اليدَيْن، أو يضاف إلى ذلك أية عقوبة تكفيرية أخرى.

فالنظام الذي تحرص العقوبات الانضباطية على فرض احترامه هو ذو طبيعة مختلطة: إنه نظام ومُصطنع، وُضع صراحة بموجب قانون، أو برنامج، أو نظام، ولكنه أيضاً نظام تحدّه عمليات طبيعية قابلة للرصد: مدة التعليم، وقت التدرب، مستوى الكفاءة كلها تستند إلى انتظامية، هي بذات الوقت قاعدة. وتلامذة المدارس المسيحية لا يوضعون أبداً في «درس» لم يكونوا مهيئين له من قبل إذ يتعرضون لخطر عدم تعلم أيّ شيء؛ في حين أنّ مدة كل مرحلة محددة بموجب النظام، والتلميذ الذي لم يستطع الانتقال، بعد نهاية ثلاثة امتحانات إلى الصف الأعلى يجب أنْ يوضع، بالتاكيد، في مقعد «الجهال». والعقوبة في النظام الانضباطي تتضمّن سنداً مزدوجاً قضائياً عليمياً.

2- إنَّ العقوبة الانضباطية وظيفتها تقليص الفوارق. وإذاً يجب أنْ تكون في أساسها وتأديبية، فإلى جانب العقوبات المأخوذة مباشرة من النظام القضائي (غرامات، جَلْد، حبس انفرادي)، قدمت الأنظمة الانضباطية امتيازاً للعقوبات التي تدخل في بجال المهارسة ـ التدريب المكثف، المضاعف، المتكرر عدة مرات: إنَّ نظام 1766 الذي وضع للمشاة نصّ على أنَّ جنود المرتبة الأولى والذين يبدو منهم بعض الإهال أو سوء النية يوضعون في المرتبة الأخيرة؛ ولا المرتبة الأولى والمرتبة إلى المرتبة الأولى إلا بعد تمارين جديدة، وبعد امتحان جديد. وكها قال، من جهته، ج. ل. دي لاسال: وإنَّ الأعال الإضافية هي بين كل العقوبات التكفيرية، الإشراف بالنسبة إلى المعلم، والأفيد والألدّ عند الأهلى؛ إذ تسمح وبأن تستمد، من أخطاء الأولاد بالذات، سبل زيادة تقدمهم مع إصلاح عيوبهم؛ ووالذين لم يكتبوا كل ما كان يتوجّب الأولاد بالذات، سبل زيادة تقدمهم مع إصلاح عيوبهم؛ ووالذين لم يكتبوا كل ما كان يتوجّب عليهم كتابته، أو الذين لم يجتهدوا في حسن الأداء، يمكن إعطاؤهم عملاً إضافياً يكتبونه أو عيفظونه عن ظهر قلب المان. انتقاماً للقانون المعاب المثلوب بقدر ما هي تكرار للواجب، الواجب بالذات؛ فهي ليست انتقاماً للقانون المعاب المثلوب بقدر ما هي تكرار للواجب، التنفير والندامة؛ ويتم هذا المفعول الإصلاحي مباشرة بفعل التقويم، العقوبة هنا هي بالتكفير والندامة؛ ويتم هذا المفعول الإصلاحي مباشرة بفعل التقويم، العقوبة هنا هي المارسة.

4- ليست العقوبة، في الانضباط إلا عنصراً في نظام مزدوج: مكافأة عقوبة. وهذا النظام هو الذي أصبح فاعلاً في عملية التقويم والإصلاح. على المعلم وأنْ يتفادى، ما أمكنه ذلك، استخدام العقوبات؛ بل بالعكس عليه أنْ يحاول جعل المكافآت أكثر عدداً من العقوبات، فالكسالي تحفزهم الرغبة بالمكافأة، مثلهم مشل المجتهدين، أكثر من خشبة القصاص؛ ولهذا يكون من الأجدى عندما يضطر المعلم إلى استعمال القصاص، أنْ يكسب قلب الطفل، قبل فرض العقوبة عليه (15). هذه الأولية ذات العنصرين تتيح استعمال عدد من العمليات المتميزة في العقابية الانضباطية. منها أولاً توصيف السلوكات والإنجازات انطلاقاً من قيمتَيْن متعارضتَيْن في الخير والشر؛ فبدلاً من الاقتسام البسيط للمحظور، كما هو جارٍ في العدالة الجزائية يجري توزيعه

بين قطب إيجابي وآخر سلبي؛ وكل السلوك يقع في حقل العلاقات الجيدة والسيشة، في النقاط الجيدة والنقاط السيئة. فضلاً عن ذلك من الممكن وضع تحديد كمي واقتصاد بالأرقام. وتتيح المحاسبة العقابية، المتجددة بصورة يومية، الحصول على الميزانية العقابية لكل فرد. وقد طوّرت والعدالة، المدرسية هذا النهج إلى أقصى حدّ، مما نلقى بعضاً من عناصره الأولية في الجيش أو في المشاغل. لقد نظم وأخوة المدارس المسيحية، اقتصاداً مصغراً جداً حول الامتيازات والأعيال الإضافية: وإنّ الامتيازات تفيد التلاميذ بأن تعفيهم من العقوبات التكفيرية الصغيرة التي قد تفرض عليهم. . فقد يُفرض على تلميذ مثلاً عمل إضافي أن يكتب أربع مرات أو ست مرات درس الصلاة؛ ويكنه أن يتحرّر من هذا القصاص لقاء بعض نقاط الامتيازات؛ ويعين المعلم العدد لكل طلب. . . والامتيازات تساوي عدداً عدداً من النقاط، ولدى المعلم منها أيضا امتيازات ذات قيمة أقلّ، تستخدم كعملة لشراء نقاط الامتيازات. فالطفل مثلاً قد يكون عليه عمل إضافي لا يستطيع التخلص منه إلا لقاء ست نقاط؛ ومعه امتياز من عشرة نقاط؛ فيقدمه إلى المعلم الذي يردّ إليه أربع نقاط؛ وهكذا بشأن الأخريات، (10) . وبواسطة لعبة التحديد الكمي هذه، وهذا التداول للسلفات وللديون، بفضل المحاسبة الداثمة للعلامات الزائدة والناقصة، تقوم الأجهزة الانضباطية بتنظيم تراتي نسبةً إلى بعض الأفراد والأخيار، والأفراد والأخواد

عبر هذا الاقتصاد المصغّر لعقابية دائمة، يجري تفريق، «ليس هو تفريقٌ بين الأفعال بل بين الأفعال بل بين الأفعال الأفعاد أنفسهم، من حيث طبيعتهم، وقواهم الكامنة، ومن حيث مستواهم أو قيمتهم». فالانضباط حين يقوم بتقدير الأفعال بدقة، خيراً أو شعراً، فهو ينزن الأفراد «على الحقيقة»؛ فالقصاص المستعمل هنا إنما يندمج ضمن إطار معرفة الأفراد.

5- إنّ التوزيع بحسب المراتب أو الدرجات له دور مزدوج: لحظ الفروقات، ترتيب المزايا، والكفاءات والاستعدادات، ولكن أيضاً المقاصصة والمكافأة. إنه وظيفية عقابية للترتيب وسمة تنظيمية للقصاص أو العقوبة. فالانضباط يكافىء بواسطة عملية الترقيات وحدها، حين يتيح اكتساب المراتب والمواضيع؛ وهو يقاصص بالتأخير وكسر الدرجة. والرتبة بذاتها تساوي مكافأة أو عقوبة. في المدرسة الحربية تم وضع نظام معقد للتصنيف والتشريفي، وثياب تترجم هذا التصنيف في نظر الجميع، وقصاصات يختلف نبلها وإزراؤها ألصقت كدليل على الامتياز أو الضعة، على الرتب الموزعة بهذا الشكل. هذا التوزيع التصنيفي والعقابي يجري على فترات متقاربة من خلال التقارير التي يعدها الضباط، والأساتذة، ومساعدوهم، دونما اعتبار للعمر أو الرتبة حول والصفات الأدبية للتلامذة، وحول وسلوكهم المعروف من الجميع». المرتبة الأولى والمسهاة والجيد جداً، وتتميز بشارة فضية على الكتف؛ وتشريفها أنها تعامل وكفرقة عسكرية والسجن). المرتبة الثانية هي مرتبة والجيد»، وشارتها على الكتف من الحرير الأحمر والفضي؛ وحاملوها خاضعون للسجن وللترقيف وأيضاً لوضعهم في قفص، وللتركيع على الركبتين. أما وصف والمرديثين، فله الحق بشارة على الكتف من الصوف الأحمر؛ ويضاف إلى العقوبات صف والرديثين، فله الحق بشارة على الكتف من الصوف الأحمر؛ ويضاف إلى العقوبات

السابقة، عند اللزوم، لبس ثوب المسوح، والصف الأخير، هو صف «العاطلين» وعلامته شارة على الكتف من الصوف البني؛ «يخضع تلامذة هذا الصف لكل العقوبات المطبقة في السجن، أو لكل العقوبات التي يُظُنُ أنها ضرورية الإدخال وحتى الزنزانة السوداء». أضيف إلى هـذا، لفترةِ من الزمن، الصف «المعيب» الذي وضعت له نظم خاصة «بحيث إنَّ الذين يؤلفون هـذا الصف يفصلون دائماً عن الأخرين ويرتدون المسوح». وبما أنَّ الكفاءة والسلوك هما اللذان يقرران مكانة الطالب، «فإنَّ كفاءة وسلوك الصفَّينَ الأخيرين يمكن [لأفرادهما] أن يأملوا بـالصعود إلى الصفّين الأولين وحمل شارتيهما، وذلك، بناء على شهادات من الجميع، عندما يشتهرون بأنهم أصبحوا أهلًا لذلك بفضل تغيير سلوكهم وتقدمهم؛ وقـد ينزل طـلاب الصفّين الأولـين إلى الأخيرين إذا تـراخوا، وإذا بينت التقـارير الضـارة بهم مجتمعةً أنهم لم يعـودوا يستحقون عـطاءات وامتيـازات الصفّين الأولين. . . ». فالتصنيف الذي يقاصص يجب أنْ يصير إلى الزوال. «فالصف المعِيْبُ» لم يوجد إلّا ليختفي: «من أجل الحكم على نـوع التحـول لـدى طـلاب الصف المعيب الـذي يتصرفون فيه بشكل جيد، فإنه يتم إدخالهم في الصفوف الأخـرى، وتُرد إليهم ثيـابهم؛ ولكنهم يبقون مع رفاقهم في خانة العار أثناء الطعام والفُرص؛ ويظلون على هذه الحال إنْ لم يستمروا في تحسين سلوكهم؛ وهم يخرجون منها نهائياً إذا نالـوا الرضي في هـذا الصف وفي هذا القسم»(١٠). مفعول مزدوج بالتالي لهذه العقابية التراتبية: توزيع الطلاب بحسب قدراتهم وبحسب سلوكهم وبالتالي وفقاً للاستخدام الممكن لهم عندما يتخرجـون من المدرســة؛ ممارســة ضغط عليهم ثابت حتى يخضعـوا جميعاً لـذات النموذج، حتى يُجْـبروا كلهم جميعاً «عـلى التبعية وعـلى الطاعـة وعـلى الانتباه في الدروس وفي التمارين وعلى التطبيق الدقيق للفروض ولكل أجزاء الانتظام.. حتى يتشاسوا جميعاً.

وبالإجمال، إن فن العقاب، في نظام السلطة الانضباطية، لا يهدف إلى التكفير، ولا حتى إلى القمع بالذات. فهو يستخدم خس عمليات متميزة تماماً عن بعضها بعضاً: إسناد الأفعال، والإنجازات، والسلوكات الفردية إلى مجمل هو بآنٍ واحد حقل مقارنة، وفضاء مفاضلة ومبدأ قاعدة يجب اتباعها. مفاضلة الأفراد بعضهم إلى بعض، وبحسب هذه القاعدة الإجمالية التي تستخدم كعتبة دنيا، ومتوسط يجب احترامه أو ككهال يجب الاقتراب منه. قياس بالمعايير الكمية، وتراتب بمعايير القيمة للقدرات، وللمستوى، وله «طبيعة» الأفراد. وعبر هذا القياس التقييمي»، إدخال إلزام بتحقيق نمط معين. وأخيراً رسم الحدّ الذي يوضح الاختلاف بالنسبة إلى كل الفروقات، الحدّ الخارجي للااعتيادي («الصف الشائن» في المدرسة الحربية). إنَّ العقابية الدائمة التي تخترق كلَّ النقاط، وتسيطر على كل اللحظات في المؤسسات الانضباطية، تقارن، تفاضل، تُراتِبُ، وتنسَّق وتستبعد. وبكلمة أنها تسوِّي [تضبط].

إنها إذاً تتعارض حرفاً بحرف مع عقابية قضائية ذات وظيفة أساسية هي الإسناد، لا إلى مجمل من الظاهرات القابلة للرصد، بل إلى مجموعة من القوانين والنصوص التي يجب حفظها في الذاكرة؛ ليست هي المفاضلة بين الأفراد بل هي تخصيص أفعال تحت عدد من الفئات العامة؛ وليست هي إجراء تراتبية، بل هي فقط وببساطة إعمال التعارض المزدوج بين المباح والممنوع؛

وليست هي إجراء التنسيق، بل إجراء تجزئة الإدانة المقررة لمرة واحدة وأخيرة. فالاستعدادات الانضباطية قد أفرزت «عقابية المعيار» التي لا ترد في مبادئها ووظيفيتها إلى العقابية التقليدية، عقابية القانون. فالمحكمة الصغيرة التي تبدو منعقدة بصورة دائمة في مباني المؤسسة الانتظامية، والتي ترتدي أحياناً الشكل المسرحي، شكل الجهاز القضائي الكبير، يجب أنْ لا تخدع أو تضلل: لا تعيد أواليات العدالة الجرمية إلى شبكة الحياة اليومية، إلا عبر بعض الاتصالات الشكلية؛ أو على الأقل ليس هذا هو الأمر الجوهري هنا. لقد اخترعت الانضباطات وهي ترتكز على سلسلة على الأقل ليس هذا هو الأمر الجوهري هنا قد اخترعت الانضباطات وهي ترتكز على سلسلة الجهاز الخارجي الكبير فبدت وكأنها تنتجه من جديد ببساطة وسخرية. إن الوظيفة القضائية الأنتروبولوجية التي تكشف عن كل تاريخ العقابية الحديثة لم تتولّد من تنضيد العلوم الإنسانية الوق العدالة الجنائية، ولا من المقتضيات الخاصة بهذه العقلانية الجديدة أو بالنزعة الإنسانية التي حركت هذه الأواليات الجديدة أواليات المحقوبة الضابطة.

فقد ظهرت عبر الانضباطات سلطة المعيار (La Norme). إنه القانون الجديد في المجتمع الحديث. من الأفضل أنْ نقول إنه منذ القرن الشامن عشر جاءت سلطة المعيار لتنضاف إلى سلطات أخرى فاضطرتها إلى تحديدات جديدة؛ وهي سلطة «القانون» وسلطة «الكلمة» و«النص» وسلطة التراث، فاستقر المعياري كمبدأ ضاغط في التعليم مع إنشاء تربية منمذجة، ومع استحداث المدارس القاعدية (دور إعداد المعلمين) (Ecoles normales). واستقر «القاعدي» في الجهد المبذول من أجل تنظيم جسم طبي وإطار استشفائي وطني من شأنهما تشغيل قواعد عامة في الصحة؛ واستقر في تقعيد الوسائل والمنتوجات الصناعية(١١٨). وكالرقابة ومعها، أصبحت القاعدة إحدى الوسائل الكبرى في يد السلطة في آخر العهد الكلاسيكي. فبدلًا من الدلائل التي كانت تترجم الملاكات، والامتيازات، والانتهاءات، جرت محاولة إحلال، أو على الأقل، إضافة سلسلة كاملة من درجات القاعدية، هي دلالات انتهاء إلى جسم اجتماعي متجانس، ولكن لها في ذاتها دوراً تصنيفياً، وتراتبياً وتوزيعياً للمراتب. بمعنى من المعاني أوجبت سلطة «ضبط القاعدة» وجود التجانس؛ ولكنها فردنت حين أتاحت قياس الفروقيات، وتحديد المستويبات، وتعيين الاختصاصات وجعل الفروقات مفيدة وذلك بتضبيطها بعضهـا مع بعض. من المفهوم أنَّ سلطة القاعدة تعمل بسهولة داخل نظام من المساواة الشكلية، إذ إن سلطة القاعدة تدخيل إلى تجانسية، هي القاعدة، كل ما هو منحط من الفروقات الفردية، كما لو أنه ضرورة مفيدة ونتيجة لقياس دقيق.

#### الفحص

يدمج الفحص تقنيات التراتبية التي تراقب وتقنيات العقوبة التي تضبط. إنه نظرة ضابطة، وهـو رقابة تتيح التوصيف، والتصنيف والعقاب. إنـه يقيم على الأفـراد رؤية من خـلالها تمكن المفاضلة بينهم ومعاقبتهم. ولهذا في كل تدابير الانضباط، فإنّ الفحص يتمتـع بطقـوسية كبـيرة.

ففيه ينضم احتفال السلطة وشكل التجربة، وانتشار القوة وإقرار الحقيقة. في صميم إجراءات الانضباط، يُظهر الفحصُ خضوع اللذين يُنظر إليهم كموضوع، وموضعة أو تشيء objectivation الخاضعين. إن تراكب علاقات السلطة وعلاقة المعرفة، يأخذ في الامتحان كل أقيه المرثي. وهذا أيضاً تجديد أحدثه العصر الكلاسيكي وتركه المؤرخون للعلوم في النظل. فهم يكتبون تاريخ التجارب على المولودين مكفوفين، وعلى الأولاد ـ الذئاب أو حول التنويم المغناطيسي. ولكن من يكتب التاريخ الأكثر عمومية، الأكثر غموضاً، والأكثر تحديداً أيضاً، تاريخ والامتحان، ومراسمه، وطرقه، وشخصياته ودورها، وبشبكات أسئلته وأجوبته، وبأنظمة وضع العلامات والتصنيف؟ إذ في هذه التقنية الرقيقة يَدخل ميدان كامل من ميادين المعرفة، ويدخل ميدان كامل من السلطة. فيجري الكلام غالباً عن الأيديولوجيا، التي تحملها معها، بشكل خفي أو مهذار، والعلوم، الإنسانية. ولكن تكنولوجيتها بالذات، هذه الهيكلية الصغيرة العمليانية، ذات الانتشار الواسع (من الطب النفسي إلى التربية، من تشخيص الأمراض إلى تشغيل اليد العاملة)، هذه الطريقة المألوفة جداً في الامتحان، ألا تُعْمِل، داخل أوالية وحيدة، علاقاتِ سلطة، تسمح باقتطاع وبتكوين المعرفة؟ ذلك أن التوظيف السياسي لا يحدث فقط على مستوى ما يجعل المعرفة. مستوى ما يجعل المعرفة.

إنّ أحد الشروط الأساسية من أجل إطلاق النشاط المعرفي (الأبستيمولوجي) في الطب، في أواخر القرن الثامن عشر هو تنظيم المستشفى كجهاز «فحص». فكان النظام الطقسي للزيارة هو الشكل الأكثر بروزاً فيه. ففي القرن السابع عشر كان الطبيب الآتي من الخارج، يضم تفتيشه المسكل الأكثر بروزاً فيه. ففي القرن السابع عشر كان الطبيب الآتي من الخارج، يضم تفتيشه إلى أشكال رقابة أخرى كثيرة - دينية، إدارية ؛ فهو قلما كان يشارك في إدارة المستشفى اليومية ؟ ثم أصبحت الزيارة تدريجياً أكثر انتظاماً، وأكثر دقة، وأكثر اتساعاً بشكل خاص: لقد غطت قسماً أكثر فأكثر أهمية من وظيفية المستشفى. سنة 1661 كان الطبيب في مستشفى أوتيل ديو في باريس يكلف بزيارة في اليوم ؛ في سنة 1687، كان على الطبيب «المنتظر» أنْ يفحص، بعد الظهر، بعض المرضى، الذين إصابتهم أكثر خطورة. إنَّ أنظمة القرن الثامن عشر كانت توضح ساعات الزيارة ومدتها (ساعتين على الأقل) ؛ وكانت الأنظمة تشدّد على تناوب يتيح تأمينها في كل الأيام «حتى في أحد الفصح»؛ وأخيراً في سنة 1771 كُلف خصيصاً طبيب مقيم «لكي يقدم طبيب من خارج» (قال تفتيش الماضي المتقطع والسريع، إلى رصدٍ منتظم يضع المريض في طبيب من خارج» (قال تفتيش الماضي المتقطع والسريع، إلى رصدٍ منتظم يضع المريض في الحين عنصراً خارجياً، يتقدم على جهاز الموظفين الديني، ويُسند إليه دور محدد لكنه متعلق بتقنية المحص؛ عندها ظهرت فئة «الممرض»؛ أما المستشفى بنذاته، الذي كان قبل كل شيء مكان الفحص؛ عندها ظهرت فئة «الممرض»؛ أما المستشفى بنذاته، الذي كان قبل كل شيء مكان

<sup>(\*)</sup> يستخدم هنا فوكو كلمة تفتيش (inspection) للدلالة على الفحص الطبي الذي كان مستخدماً في ذلك العصر، لما تحويه الكلمة من دلالة رقابية كذلك. (المراجع).

إسعاف، فسوف يصبح مكانَ تدريب وتجميع معارف: قلب علاقات السلطة وتكوين معرفة. فالمستشفى «الجيد الانضباط» سوف يشكل المكان الملائم «للانضباط» الطبي. عندها يمكن لهذا الانضباط أن يفقد طابعه النصي ويستمد مرجعيته من مجال موضوعات معروضة دائماً للفحص أكثر مما يستمدها من تراث المؤلفين الحاسمين.

وبذات الشكل أصبحت المدرسة نـوعاً من جهـاز فحص لا ينقطع، يقـترن بعملية التعليم في مداها. وفيها تراجعت مسألة هذه المنافسات حيث يواجمه التلامـذة بعضهم بعضاً بقواهم؛ وأكثر من ذلك تراجعت باستمرار المقارنة الدائمةُ بين كل تلميذِ وبين الجميع، مقارنةً كانت تتيح بآنٍ واحد التقدير والعقاب. كان وأخوة المدارس المسيحية، يريدون أن يقوم تلاميذهم في كل أيام الأسبوع بالمسابقة: اليوم الأول للإملاء، اليوم التالي للحساب، واليوم الثالث للأمثولة الدينية في الصباح وفي المساء للخط إلخ . . . فضلًا عن ذلك تُجْرَى مسابقةً كل شهر، من أجل تعيين أولئك الذين يستحقون أن يقدموا لفحص المفتش (20). منذ 1775، كانت مدرسة «الجسور والطرقات، (٥) تجرى 16 فحصاً في السنة: 3 في الرياضيات، 3 في الهندسة المعارية، 3 في الرسم. 2 في الخط، 1 في تقصيب الحجارة، 1 في الطراز، 1 في رسم الخرائط، 1 في تسوية الأرض، 1 في ارتفاع المباني (21). والفحص لا يكتفى بتكريس التعليم؛ إنه أحد مقوماته الدائمة؛ فهو يدعمه وفقاً لمرسم سلطوي دائم التمديد. والامتحان يتيح للمعلم، أثناء نقله لعلمه (٠٠٠)، أن يقيم على تلاميذه حقلًا كاملًا من المعارف، في حين أنَّ الاختبار الـذي به ينتهي كـل تَعَلُّم، ضمن التقليد التعاوني يثبت كفاءةً مكتسبةً ـ أي أنَّ «التحفة» تـوثق نقل المعـرفة الحــاصل ســابقاً ـ في حـين أنَّ الفحص يشكل بالنسبة إلى المدرسة مبادلًا للمعارف حقيقياً وثابتاً: فهو يضمن انتقال المعارف من المعلم إلى التلميذ، ولكنه يستنزل على التلميـذ علماً مخصصاً ومـوجهاً للمعلم. وتصبح المدرسـة مكان تشييد علم الـتربية. وكما أنّ أجراء الفحص الخـاص بالمستشفى قـد أتـاح إطـلاق سراح المعرفة الطبية (إبستيمولوجيا الطب)، فإنَّ عصر المدرسة (الفحصية) قـد افتتح بـداية علم تـربية يعمل كعلم. وافتتح أيضاً عصر التفتيشات والمناورات المتكررة بشكـل لا ينتهي في الجيش تطورَ معرفة ضخمة تكتيكية أعطت مفاعيلها في الحروب النابوليونية.

فالفحص يحمل في ذاته أوالية كاملة تربط بشكل من أشكال ممارسة السلطة نوعاً ما من تشكل المعرفة.

1 ـ لقد عكس الفحصُ نظام الرؤية في ممارسة السلطة. من الناحية التقليدية السلطة هي هذا الشيء الذي يُرى والذي يُظهر نفسه، والذي يُبرز، وبشكل مفارق، أنها تستمد مبدأ قوتها من الحركة التي بها تنشر قوتها هذه. ويمكن أن يبقى أولئك الذين تمارس عليهم السلطة في الظل؛ فهم لا يتلقون الضوء إلا من هذا الجزء من السلطة المعطى لهم، أو من الظل أو الصدى الذي يحملونه من هذه السلطة للحظة واحدة. أمّا السلطة الانضباطية فهي تمارس نفسها حين تختفي

<sup>(4)</sup> وهي معتبرة من المدارس الموصوفة بالكبيرة (Les grands Ecoles).

<sup>(\*\*)</sup> هنا كذلك يستخدم المؤلف لفظة: يقيم، للدلالة على الطابع السلطري لمعارف المعلم. (المراجع).

عن الأنظار؛ وبالمقابل فإنها تفرض على الذين تُخضِعُهم مبداً من الرؤية إجبارياً. في الانضباط، فإن الأفراد هم الذين يرون أنَّ إضاءتهم تؤمن سيطرة السلطة التي تُمارَسُ عليهم. إنّ واقعة السرؤية التي لا تتوقف، وواقعة أنْ نكون دائماً تحت الرؤية، هي التي تبقي الفرد المنضبط على خضوعه. والفحص، إنه التقنية التي بها تستطيع السلطة، بدلًا من أن تظهر دلالات قوتها، وبدلًا من أن تفرض وسمتها على الأفراد الخاضعين لها، فإنها تأسر هؤلاء ضمن أوالية موضعة وتشييء. في الفضاء الذي تسيطر عليه السلطة الانضباطية، فإنها تظهر، من حيث الجوهر، قوتها بواسطة ترتيب الموضوعات. ويبدو الفحص وكأنه الاحتفال بهذه الموضعة والتشيء.

حتى الأن كـان دور الاحتفال السيـاسي أنْ يفسح في المجـال أمام بــروز السلطة بروزاً مسرفــاً ومنظمًا بآنٍ واحدٍ. فقد كـان تعبيراً تفخيميـاً عن القوة، و﴿إنفـاقاً» مسرفـاً ومقنناً بـآن معاً، فيــه تستعيد السلطة نشاطها. إنه يقترب دائماً، إلى حدِ ما، من الانتصار. لقد كـان الظهـور الرسمى للعاهل يحمل معه شيئاً ما من قـداسة التتـويج، ومن العـودة الظافـرة؛ حتى البذخ المـأتمى كان يجري ضمن ألق القوة المفروضة. وللانضباط بدوره نمطه الاحتفالي الخاص. ليس هو الظفر، بل الاستعراض، بل «التباهي» هو الشكل البذخي للفحص. إنَّ «الأفراد» يُعرضون فيه كـ «أشياء» تحت رصد سلطةٍ لا تظهر إلَّا من خلال نـظرتها فقط. فهم لا يتلقـون مباشـرةً صـورة السلطة العليا؛ لكنهم ينشرون فقط مفاعيلـها\_وكها يقـال: محفورة\_فـوق أجسامهم التي أصبحت تمـاماً مقروءة وطيّعةً. في 15 آذار سنة 1666 أجرى لويس الرابع عشر أول عرض عسكري له: 18000 رجل، «أحد الأعمال الأكثر بهاء خلال حكمه»، وقد اعتبر هذا العرض وكأنه وقد أقلق كل أوروبا». وبعد ذلك بعدة سنوات، صكتْ مدالية تخليداً لـذكرى الحـدث(22). وقد حملت عـلى حاشيتها عبارة «الانضباط العسكري يجدد،، وعلى قفاها: «مقدمة للنصر، Prolusio ad» Victoria ». وعلى اليمين بدت صورة الملك ماداً قدمه اليمني إلى الأمام، يوجه بنفسه التمرين بعصاً. وفي النصف الأيسر، عدة صفوف من الجنود وجوههم إلى الأمام يصطفون باتجاه العمق؛ إنهم يمدون أذرعهم على مستوى الكتف ويحملون بنادقهم بشكل عمودي تماماً؛ وهم يقدمون قدمهم اليمني، أمَّا القـدم اليسرى فباتجـاه الخارج. وعـلى الأرض تتقاطـع خطوط بشكـل زاوية قائمة، راسمة تحت أرجل الجنود، مربعات واسعةً تستخدم كمرتكزات لمختلف مراحـل وأوضاع التمرين. وفي أقصى العمق، تشاهد رسمة هنـدسية كــلاسيكية. وتشكَّــل أعمدةُ القصر امتــداداً للأعمدة المشكلة من الرجال المصطفين ومن البنادق المنتصبة، كما يشكل التبليط، امتـداداً بدون شك لخطوط التمرين. ولكن فوق الحاجز المفرّغ [الدرابـزين] الذي يتـوج البناء، تمشل التهاثيـل شخصيات راقصة: خطوطاً متعرجة، حركات دائرية، أثواباً فضفاضة، وكان المرمر تجتازه الحركة، وكان مبدأ وحدته هو التناغم. أمَّا الرجال فكانوا جامـدين في وضع متكـرّر موحّـد من صف إلى صف ومن خط إلى خط: وحدة تكتيكية. فإن انتظام الهندسة المعمارية [في هذه اللوحة ـ الميدالية] الذي يحرّر عند قمته أوضاع الرقص، يفرض على الأرض قواعده كما يفرض هندسته على الرجال المنضبطين. طوابير السلطة. «جيد»: قال ذات يوم الدوق الأكبر ميشال، الذي حُرِّكت أمامه الجيوش، «ولكنهم يتنفسون» ((23).

لنأخذ هذه المدالية كشاهدة على اللحظة حيث تجتمع فيها، بشكل متعارض إنما معبر، الصورةُ الأكثرُ أَلقاً للسلطة العليا، وبروز مراسم خاصة بالسلطة الانضباطية. إنَّ الرؤية التي لا تكاد تُدْعم، للعاهل، تنقلب إلى رؤية لا مفرَّ منها للرعية. وهذا القلب للرؤية في عمل الانضباطات هو الذي أمَّن، ممارسة السلطة حتى في أدنى درجاتها. وتم الدخول في عصر الفحص الذي لا ينتهى والتشبيء الضاغط.

2 ـ وأدخل الفحص أيضاً الشخصية الفردية ضمن حقل وثائقي. فقد تبرك وراءه محفوظات (أرشيفاً) كاملة ممسوكة بشكل دقيق ومفصل، تكونت على مستوى الأجسام والأيام. فالفحص الذي يضع الأفراد في حقل رقابة، يضعهم أيضاً ضمن شبكة من الكتابة. وهو يدخلهم ضمن سهاكة كاملة من الوثائق التي تأسرهم وتثبتهم. وفي الحال اقترنت إجراءات الفحص بنظام تسجيل مكثف وبتراكم توثيقي. «سلطة كتابية» تكونت كقطعة أساسية في دواليب الانضباط. وهي، حول نقاط كثيرة انسجمت مع الـطرق التقليديـة للتوثيق الإداري. إنمـا بواسطة تقنيات خاصة وتجديدات مهمة. فبعضها يهتم بطرق التعرّف على الهوية (تحقيق الذاتية)، وعلى العلامات الفارقة أو الموصف. وهنا تكمن مشكلة الجيش، حيث يجب العشور على الفُرَّار (٥٠)، وتفادي التجنيد المتكرر، وتصحيح الهويات المموهة التي يقدمها الضباط، والتعرف على الخدمات وقيمة كل منها، وتنظيم الميزانية الصحيحة للمفقودين والأموات. وكانت مشاكل المستشفيات فيها يجب التعرّف عـلى المرضى، وطـرد المموهـين، وتتبع تـطور الأمـراض، والتثبت من فعـاليـة المعالجات، وكشف الحالات المهاثلة، وبدايات الأوبشة. وكانت مشكلة مؤسسات التعليم، فيها كان من الضروري تعيين استعداد كل تلميذ، وتحديد مستواه وكفاءاته، وتحديد مجال استخدامه المحتمل: ديستعمل السجل، للمراجعة في الوقت وفي المكان اللازمين من أجل التعرف على آداب الأطفال، وتقدمهم في مجال التقوى، وفي المدروس المدينية، وفي الأداب بحسب وقت المدرسة، وعلمهم وحكمهم، وكلها مدونة منذ قبوله (24).

من هنا تشكيل سلسلة كاملة من تقنيات التعرف على الشخصية الفردية الانضباطية، التي تتيح تسجيل السيات الفردية المقررة بواسطة الفحص، بعد التنسيق فيها بينها: تقنين فينزيائي للأوصاف، تقنين طبي للدلائل والأشياء، تقنين مدرسي أو عسكري للسلوك وللإنجازات. وكانت هذه التقنيات ما تزال بدائية جداً، بشكلها الوصفي أو الكمّي، ولكنها لحَظّت وقت التقعيد «توضيح القواعد» الأول لما هو فردي داخل علاقات السلطة.

تتعلّق التجديدات الأخرى في الكتابة الانضباطية [التحرير] بإيجاد الترابط بين هذه العوامل، وتركيم المستندات، ووضعها متسلسلة، وتنظيم الحقول المقارنة التي تتيح التصنيف، وتشكيل الفئات، وإعداد المتوسطات وتعيين الضوابط أو المعايير. كانت المستشفيات في القرن الشامن عشر، بشكل خاص، مختبرات كبرى للمناهج التدوينية والتوثيقية. وكان إمساك

<sup>(\*)</sup> الهاربون من التجنيد العسكري.

السجلات وتخصيصها، وأساليب النقل من بعضها إلى البعض الآخر، وتداولها أثناء الزيارات، ومقارنتها خلال الاجتهاعات المنتظمة للأطباء وللمشرفين الإداريين، ونقل معطياتها إلى أجهزة التجميع (إما إلى المستشفى وإما إلى المكتب المركزي للمآوي)، إحصاء المرضى، وحالات الشفاء، والوفيات على مستوى الأمة بأكملها، وعند الحاجة، على مستوى الأمة بأكملها، جزءاً متماً للعملية التي بموجبها أخضعت المستشفيات للنظام الانضباطي. ومن بين الشروط الأساسية لانضباط وجيد، طبي، بالمعنيين للكلمة، يجب وضع أساليب التحرير التي تتبح دمج المعطيات الفردية ضمن نظم تراكمية دون أن تضيع فيها؛ يجب العمل بحيث إنه انطلاقاً من المعطيات الفحص أي سجل عام يمكن العثور على أي فرد، وإنه بالعكس فإنَّ أي معطيً من معطيات الفحص الفردي يمكن أن يندمج ضمن الحسابات الإجالية.

وبفضل كل هذا الجهاز التحريري الذي يقترن بالامتحان، يسجل هذا الأخير إمكانيتين مترابطتين: تكوين الفرد كموضوع (كثيء) قابل للوصف وللتحليل، وليس أبداً من أجل رده، مع ذلك، إلى سيات «نوعية مخصوصة» كما يفعل علماء الطبيعة بالكائنات الحية؛ بل من أجل الإبقاء عليه ضمن سياته الفريدة، ضمن تطوره الخاص، ضمن استعداداته أو كفاءاته اللذاتية، تحت نظر معرفة دائمة؛ ومن جهة أخرى، تكوين نظام مقارن يتيح قياس الظاهرات الشاملة، ووصف المجموعات، وتمييز الأحداث الجماعية، وتقدير انحرافات الأفراد بعضهم بالنسبة إلى البعض، وتوزّعهم ضمن «جهور».

إذاً هناك أهمية حاسمة لهذه التقنيات الصغيرة في التدوين والتسجيل، وتكوين الملفات، والترقيم بشكل أعمدة وجداول أصبحت مألوفة لدينا، ولكنها أتاحت الإفراج المعرفي عن علوم الفرد. ولا شك أنه كحق طرح المسألة الأوسطية: هل علم الفرد ممكن ومشروع?. وللمشكلة الكبرى ربما توجد حلول كبرى. ولكن هناك المشكلة الصغرى التاريخية، في أواخر القرن الثامن عشر، وهي بروز ما يمكن أن يوضع تحت مختصر والعلوم العيادية»؛ مشكلة دخول الفرد (وليس النوع إطلاقاً) ضمن حقل المعرفة؛ مشكلة دخول الوصف الفردي، والاستجواب، وماضي المريض ووالملف، ضمن المسار العام للخطاب العلمي. فعن هذه المسألة البسيطة الواقعية، يتوجّب جواب بدون عظمة: يجب النظر من ناحية هذه الوسائل، وسائل التحرير والتسجيل، يجب النظر من ناحية أواليات الفحص، من ناحية تشكيل تجهيزات الانضباط، وتشكيل نمط جديد من السلطة على الأجسام هل هي ولادة علوم الإنسان؟ إنها حقاً تستحق البحث عنها في هذه المحفوظات ذات المجد القليل حيث أعِدت فيها الشبكة الحديثة للضغوطات على الأجسام والحركات والسلوكات.

3 ـ الفحص محاطاً بكل تقنياته التوثيقية هذه، يجعل من كل فرد (حالة): حالة تشكل، كلياً وبان واحد، موضوعاً لمعرفة ما، وممسكاً لسلطةٍ ما. الحالة، لم تعد أبداً، كما هو الأمر في التبريرية المعتمدة على تقدير النوايا أو في الاجتهاد، جملة من الظروف تعرَّف بفعل وتستطيع أن التبريرية المعتمدة على تقدير النوايا أو في الاجتهاد، جملة من الظروف تعرَّف بفعل وتستطيع أن

تغيّر في تطبيق قاعدة (\*)، بل هي الفرد، كما يمكن وصفه، ووزنه، وقياسه ومقارنته بغيره، وهـذا ضمن فرديته بالذات؛ وهي أيضاً الفرد الذي يجب تقويمه أو إعادة تقويمه، الـذي يجب تصنيفه، وضبطه، واستبعاده، إلخ...

طوال وقت طويل بقيت الفردية أي الذات العادية، ذات كل الناس ـ دون عتبة الوصف. فأنْ يكون الفرد منظوراً، ملحوظاً، غُبراً عنه بكل تفصيل، متبوعاً يوماً فيوماً بتدوين لا ينقطع، كل ذلك كان امتيازاً. إنَّ أحداث إنسان، وقصة حياته، وتسجيل تاريخه الخاص، طوال وجوده كلها تشكل جزءاً من طقسية قوته. ولكن الوسائل الانضباطية عكست هذه العلاقة، وخفضت عتبة الذات الفردية القابلة للوصف، وجعلت من هذا الوصف وسيلة رقابة ومنهج سيطرة، وليس أبداً نُصباً لذكرى مستقبلية، بل مستنداً (وثيقة) من أجل استخدام محتمل. هذه القابلية للوصف الجديدة تبدو أكثر بروزاً كلما كانت الإحاطة الانضباطية دقيقة صارمة: الطفل، المريض، المجنون، المحكوم، كلهم أصبحوا ـ أكثر فأكثر يُسراً، ابتداءً من القرن الثامن عشر، ووفقاً لمنحدر هو منحدر الأواليات الانضباطية ـ موضوع أوصاف فردية، وسِير ذاتية. هذا التدوين التحريري للكاثنات البشرية الواقعية، لم يعد إجراءً لخلق أبطال؛ إنه يعمل كإجراء التدوين التحريري للكاثنات البشرية الواقعية، لم يعد إجراءً لخلق أبطال؛ إنه يعمل كإجراء الملوك أو كها ملحمة قُطّاع الطرق الشعبين، شأناً من شؤون وظيفة سياسية تحريرية؛ إنما ضمن تقنية السلطة.

يدل الفحص، كتثبيت مراسمي (طقسي) ووعلمي، بآنٍ واحد، للفروقات الفردية، وكتعليق لكل فرد بفرادته الذاتية (في مقابل الاحتفال حيث تبرز المقامات، والولادات والامتيازات، والوظائف، مع كل ألق شاراتها)، يدل تماماً على ظهور نمط جديد من السلطة حيث يتلقى كل فرد مقامه كها لو كان ذاتيته الفردية، وحيث يكون، بحسب مقامه، مرتبطاً بالسهات، وبالانحرافات وبد (العلامات) التي تميّزه وتجعل منه، في جميع الأوضاع وحالة».

وأخيراً، يقع الفحص في مركز الإجراءات التي تكون الفرد كأثر من آثار السلطة كموضوع لها. فالفحص، وهو يدمج الرقابة التراتبية والعقاب الضابط، يؤمن الوظائف الكبرى الانضباطية في التوزيع وفي التصنيف، وفي الاستخراج الأقصى للقوى وللوقت، وفي الـتراكم التكويني المستمر، وفي التركيب الأنسب للكفاءات. أي بالتالي في صنع الفردية الخلوية، العضوية التكوينية والاندماجية مع الفحص تتمرسم هذه الانضباطات [تأخذ شكل طقوس]، بحيث يمكن تمييزها بكلمة حين نقول إنها نمط من السلطة يعتبر أنَّ الفرق الفردي هو فرق ملائم، [نهائي].

\*\*\*

 <sup>(\*)</sup> تقدم توصيفات الفعل التي يعرف من خلالها، وتكون قادرة على تعديل شكل التطبيق لقاعدة أو قانون.
 (المراجم).

تسجل الانضباطات اللحظة التي يتم فيها ما يمكن أن يسمى انقلاب المحور السياسي للفردنة. في المجتمعات التي ليس النظام الإقطاعي إلاَّ مَثَلًا من أمثالها، يمكن القــول إنَّ الفردنــة تكون قصوى في الناحية التي تمارس فيها السيادة وفي المقامات العليا من السلطة. وكلما كان فيها الشخص كبير السلطة أو الامتياز كلما بـرز فيها كفرد، بفضل طقوس وخطابات أو عروضات تشكيلية. والاسم، والسلالة اللذان يمركزان داخل جمع القرابة، إنجازَ مآثر تبرز التفوّق في القُـوى والنَّى تخلدها الحكـايات، الاحتفـالات التي تبرز، بـترتيبهـا، عــلاقــاتِ القــوة، والنَّصُب التذكارية والهبات التي تحيى الذكر بعد الموت، البذخ والتبذير في الإنفاق، العلاقات المتعـددة في الولاء وفي السيادة التي تتشابك، كل ذلك يشكل مقداراً من إجراءات فردنة «صاعدة». بالمقابل فإن الفردنة في نظام انضباطي تكون (هابطة): بقدر ما تصبح السلطة أكثر خفـاءً وأكثر وظيفيــة، فإن من تقع عليه ممارسة السلطة، ينزع لأن يكون أكثر تفرّداً؛ وذلك بواسطة الـرقابـات أكثر ممـا هي بواسطة الاحتفالات؛ بواسطة الملاحظات أكثر مما هي عن طريق الحكايات المخلدة للذكـر، بواسطة القياسات المقارنة التي تتَّخذ (القاعدة) كمستند، وليس بواسطة السلالات التي تقدم الأجداد كنقاط ارتكاز؛ بواسطة (الانحرافات)، أكثر مما هي بواسطة المآثر. في ظل نظام انضباط، يكون الطفل أكثر تفرّداً من الـراشد، والمريض يكون أكـثر تفرّداً من الـرجل السليم، والمجنون والمنحرف أكثر من السوى وغير المنحرف. نحو الأولين، على كل حال، تتجه، في حضارتنا، كل الأواليات التفريدية، وعندما يراد تفريد الراشد السليم، السوى الطبيعي (normal) فـذلك سـوف يتحقق بعد الآن، ودائماً، بسؤاله عـما يتبقى فيه من طفـولة، وعن أيّ جنونِ خفى يسكنه، وعن أية جريمة جذرية كان يبغى ارتكابها، فكل العلوم والتحليلات أو الإجراءات ذات التجذّر مع وعلم النفس، لها مكانها في هذا الانقلاب التاريخي، في إجراءات التفريد. إنَّ اللحظة التي تمُّ فيها الانتقال من الأواليات التاريخية الطقسية لتكوين الفردية، إلى أواليات علمية \_ انضباطية، حيث حل السوي normal محل السلالي، والقياس محل المقام، هكذا بإبدال الفردية للإنسان الجدير بالذكران، بذات الإنسان الإحصائي (القابل للحساب)، هذه اللحظة التي أصبحت فيها علوم الإنسان ممكنة، هي اللحظة التي تم فيها وضع تكنولوجيا جديدة للسلطة وتشريح سياسي جديدٍ للجسم. وإذا كانت «المغامرة» منذ أعماق القرون الوسطى حتى أيامنا هي حكاية الفردية، فـإنَّ الانتقال من الملحمي إلى الـرومانسي، ومن المـأثرة العظيمة إلى الفرادة السرية، ومن النفي الطويل إلى البحث الداخل عن الطفولة، من المبارزات إلى الاستيهامات، يُسجُّل هو أيضاً [كعامل يدخل] في تشكيل مجتمع انضباطي. إنَّ آلام هانس الصغير، لا (هنري الصغير الطيب) هي التي تحكي مغامرة طفولتنا. إن (قصة الوردة) (رومان دي لاروزا) كتبتها اليوم ماري بارنس؛ ومكان لانسيلوت Lancelot [البطل] حل الرئيس شر پير Schreber (\*\*)

<sup>(\*)</sup> الجدير بالذكر: Mémorable. واستخدم المؤلف هذه العبارة بديلًا عن الإنسان ذي التيمة، حتى يتجنب أحكام القيمة، ويحدد التقييم الخاص بالسلطة الانضباطية. (المراجع).

<sup>(\*\*)</sup> ملاحظات حول هذه الدراسات لـ (فروید).

يقال غالباً إنَّ غوذج المجتمع الذي تتكون عناصره الأساسية من الأفراد إنما هو مستعار من الأشكال الحقوقية التجريدية للعقد وللتبادل. فالمجتمع التجاري قدَّم نفسه كشركة تعاقدية قائمة بين أفراد حقوقيين مستقلين. ربحا. فالنظرية السياسية السائدة في القرن السابع عشر والقرن الثامن عشر تبدو غالباً، وبالفعل، خاضعةً لهذه الترسيمة. إنما يجب أن لا ننسى فعلاً أنه قد وجدت في العصر ذاته تقنية لإنشاء الأفراد كعناصر مترابطة من سلطة ومن معرفة. فالفرد، هو بدون شك الذرة الوهمية في تصور وأيديولوجي، للمجتمع؛ ولكنه أيضاً واقع حقيقي صنعته هذه التكنولوجيا المخصوصة بالسلطة والتي سميت والانضباط». يجب التوقف عن الاستمرار في وصف مفاعيل السلطة بعبارات سلبية من مشل: إن السلطة وتستبعد،، ووتقمع، ووتكبت، ووتراقب، ووتقمع، ووتخفي، في الواقع إنَّ السلطة تنتج؛ تنتج الواقع الحقيقي؛ إنها تنتج بحالات من الموضوعات والأشياء، ومن طقسيات الحقيقة. فالفرد والمعرفة التي يمكن أن نكونها عنه هما من فعل هذا الإنتاج.

ولكن إسناد مثل هذه القوة إلى حِيل في الانضباط هي في الأغلب صغيرة، ألا يعني اعطاءها الكثير؟ إذ من أين تستطيع أنْ تستمد مثل هذه المفاعيل العريضة؟.

### هوامش ومراجع الفصل الثاني

J.J. Walhausen, l'Art militaire pour l'infanterie, 1615, p. 23. (1)

Règlement pour l'infanterie prussienne, trad. Française, Arsenal, ms. 4067, F° 144. (2) بالنسبة إلى التخطيطات القديمة يراجع:

Praissac, Les Discours militaires, 1623, p. 27-28- Montgommery, La Miliece Française, p. 77.

بالنسبة إلى التخطيطات الجديدة يراجع:

Beneton de Morange, Histoire de la Guerre, 1741, p. 61-64,

ويراجع أيضاً:

Dissertations sur les Tentes

ويراجع أيضاً الأنظمة الداخلية العديدة مثل:

l'Instruction sur le service des règlements de Cavalerie dans les camps, 29 juin 1753, Cj. planche n° 7.

- R. Laulan, l'École militaire de Paris, 1950, p. 117-118. ذكِرَ في
- (4) المحفوظات الوطنية J. Bentham. 669-666. MM. ذكر أنه عند زيارته للمدرسة العسكرية خطرت الأخيـه الفكرة الأولى عن Panopticon (أو الصرح المكشوف الذي يُرى من فيه من مكان واحد).
  - (5) تراجع اللوحات رقم 12, 13, 16
  - Encyclopédie (6) مادة «Manufacture» مادة
- Cournol, Considérations d'intérêt public sur le droit d'exploiter les mines, 1790, Arch. nat, (7) A XIII. 14

| يراجع K. Marx إِنَّ وظيفة النظارة، والإدارة والـوساطة تصبح وظيفة رأس المال منذ أنْ يصبح العمـل      | (8)  |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------|------|
| المتعلق بها تعاونياً، وتصبح وظيفة رأسهالية، فإنها تكسب سهات خاصة».                                  |      |
| . (Le Capital, Livre I, section quatrième, chap. XIII)                                              |      |
| M. I. D. B., Instruction méthodique pour l'école Paroissiale, 1669, p. 68-83.                       | (9)  |
| CH.Démia Règlement pour les écoles de la Ville Lyon 1716. p. 27-29.                                 | (10) |
| النوع في تنظيم الكليات: لمدة طويلة كان والمحافظون،، وبمعزل عن الأساتذة، مكلفين بالمسؤولية الأخلاقية |      |
| لدى مجموعات الطلاب الصغرى. بعد 1762، خصوصاً، ظهر نمط من الرقابة هي بآنٍ واحد أكثر إدارية            |      |
| وأكثر اندماجاً بالتراتبية: نظار، معلمو أحياء، معلمون إضافيون (تابعون). يراجع:                       |      |
| Dupont-Ferrier, du collège de Clemont au lycée louis-le- Grand, I, p. 254 et 476.                   |      |
| Pictet de Rochemont, Journal de Genève, 5 janvier 1788. 29 sept. 1809.                              | (11) |
| نظام مؤقت لفبركة السيد اوبنهيم M. Oppenheim                                                         | (12) |
| J. B. de la Salle, Conduite des Ecoles chrétiennes (1828), p. 204-205.                              | (13) |
| م. ن.                                                                                               | (14) |
| ch. Demia, Règlement pour les écoles de la ville de Lyon, 1716, p. 17.                              | (15) |
| J.B. de la Salle, Conduite des Écoles chietiennes, B. N., Ms 11759, p. 156 et suiv.                 | (16) |
| نجد هنا نقل نظام التساهلات.                                                                         |      |
| Archives nationales, MM 658, 30 mars 1758 et MM 666, 15 septembre 1763.                             | (17) |
| حول هذه النقطة بجب الرجوع إلى الصفحات المهمة التي وضعها:                                            | (18) |
| G. Canghilhem, Le Normal et le Pathologique, éd de 1966, p. 171-191.                                |      |
| Registre des délibération du bureau de l'Hôtel-Dieu.                                                | (19) |
| J B. de la Salle, Conduite des Ecoles chrétiennes, 1828, p. 160.                                    | (20) |
| Cj, l'Enseignement et la diffusion des sciences au XVIII, 1964, p. 360.                             | (21) |
| حول هذه الميدالية يراجع مقال:                                                                       | (22) |
| . J. Jacquiot in Le Club Français de la médaille 4e trimestre 1970, p. 50-54. Planche nº 2          |      |
| Kroptkine, Autour d'une vie, 1902, p. 9.                                                            | (23) |
| أدين بهذا المرجع إلى M.G. Canguilhem.                                                               |      |
| M. I. D. B. Instruction méthodique pour l'école paroissiale, 1669, p. 64.                           | (24) |

## الفصل الثالث

# البانوبتية(\*) أو الاشراف

هذه هي، بموجب نظام صادر في أواخر القرن السابع عشر، التدابير التي يجب اتخاذها عنـدما يتفشى الطاعون في مدينة ما<sup>(1)</sup>.

في بادىء الأمر حصر فضائي صارم: إغلاق، بالطبع، في المدينة وفي «ملحقاتها»، منع الخروج منها تحت طائلة الإعدام، القضاء على كل الحيوانات التائهة؛ تقطيع المدينة إلى أحياء منفصلة بحيث تقام في كل حي سلطة لمشرف. كل شارع يوضع تحت سلطة إداري؛ يتولى مراقبته؛ فإذا تركه تعرض لعقوبة الموت. في يوم معين، يطلب إلى كل أن يغلق باب بيته على نفسه: ويمنع الخروج تحت طائلة الإعدام. يأتي الإداري بنفسه فيغلق من الخارج باب كل بيت؛ ويأخذ المفتاح فيسلمه إلى المشرف على الحيّ؛ يحتفظ المشرف بالمفتاح حتى نهاية الحجز الأربعيني ويأخذ المفتاح فيسلمه إلى المشرف على الحيّ؛ يحتفظ المشرف بالمفتاح حتى نهاية الحجز الأربعيني (كارنتينا). تكون كل عائلة قد أعدت مُونتها؛ أما بالنسبة إلى الخمر والخبز، فتعد قنوات خشبية تصل بين المشارع وداخل المنزل، تتبع تفريغ حصة كل فرد عبر هذه القنوات، دون أن يكون هناك اتصال بين المزودين والسكان؛ بالنسبة إلى اللحوم والأسهاك والأعشاب، تستعمل الرافعات على البكرِ مع السلال. وإذا كان لا بدً من الخروج من المنزل للضرورة، فإن ذلك يتم مداورة، مع تفادي كل لقاء. لا يتجوّل في المدينة إلا المشرفون، والإداريون، وجنود الحرس، وبين مع تفادي كل لقاء. لا يتجوّل في المدينة وجئة بالتجول لأن هؤلاء «الغربان» لا يؤبه لموتهم: البيوت الموبؤة يقوم «الغربان» بين جشة وجئة بالتجول لأن هؤلاء «الغربان» لا يؤبه لموتهم: ووالغربان هم أشخاص قليلو الأهمية يقومون بنقل المرضي ويدفنون الأموات، وينظفون ويقومون والغربان هم أشخاص قليلو الأهمية يقومون بنقل المرضي ويدفنون الأموات، وينظفون ويقومون

<sup>(\*)</sup> البانويتية = Panoptisme من بانوبتيك: مُشْتَمَل: بناء مصنوع بشكل يمكن اشتهال داخله بنظرة واحدة: وربما يقابله في العربية الصرح المصرد من قواريسر: والبانويتية أو الإشراف نفضل لها الكملة الأجنبية لأنها مصطلح مولّد في الغرب. ونعتقد أن الشرق قبل الإسلام وأثناءه عرف هذا النوع من الأبنية خاصة في المساجد الجامعة حيث كمان الخطيب يمطل من مكانه على كمل من في الجامع، وأكثر من ذلك يقال إنَّ ابن الهيثم بنى للحاكم بأمر الله الفاطمي مسجداً جامعاً مشرفاً وموصلاً للصوت دون مكبرات (المترجم).

بالكثير من الخدمات الوضيعة والخسيسة». فضاء متفاصل، راكد مجمّد. كل إنسان مربوط إلى مكانه. فإذا تحرك كلف التحرك حياته بالعدوى أو بالعقاب.

يعمل التفتيش بدون توقف. النظر في كل مكان متيقظ: وجسم ميليشياوي ضخم، يأتمر بضباط حازمين وبأشخاص من أهل الخيري، وتقف مراكز الحراسة على الأبواب، وعند بلدية الدينة، وفي كل الأحياء لفرض الطاعة على الناس بشكل سريع، ولتكون سلطة الولادة أكثر أخلاقية، ووأيضاً من أجل السهر وردع كل الاضطرابات، والسرقات، والنهب، على الأبواب توجد مراكز حراسة، وفي نهاية كل شارع يوجد حرس. في كل يوم يزور المشرف الحي الذي هو ضمن مسؤوليته، ويستعلم عن قيام الإداريين بمهاتهم، وما إذا كان للسكان شكاوى ضدهم؛ فهم ويراقبون أعهاهم». في كل يوم أيضاً، يمر الإداري في الشارع الذي يقع تحت مسؤوليته، ويقف أمام كل منزل؛ ويطلب من كل الناس الوقوف خلف النوافذ (والذين يسكنون الطوابق الأرضية، وتخصص لهم نافذة على الشارع لا يبرز منها أحد سواهم)؛ فينادي على كل فرد باسمه؛ ويستعلم عن حالة الجميع، واحداً فواحداً وويطلب إلى الناس أن يقولوا الحقيقة وجوباً باسمه؛ ويستعلم عن حالة الجميع، واحداً فواحداً وويطلب إلى الناس أن يقولوا الحقيقة وجوباً بسهولة فيها إذا كانوا يخفون أمواتاً أو مرضى». فكل فرد سجين في قفصه، وكل فرد عند نافذته بسهولة فيها إذا كانوا يخفون أمواتاً أو مرضى». فكل فرد سجين في قفصه، وكل فرد عند نافذته بجب عند مناداته باسمه ويُطل إذا طلب إليه ذلك، هذا هو الاستعراض الكبير للأحياء وللأموات.

ترتكز هذه الرقابة على نظام تسجيل دائم: تقارير الإداري إلى المشرفين، وتقارير المشرفين إلى وكلاء المحافظ أو إلى المحافظ. في بداية والحشرة يتم وضع جدول إحصائي بكل السكان الحاضرين في المدينة واحداً واحداً؛ يتضمّن الجدول والاسم، والعمر، والجنس، بدون استثناء الوضع الاجتهاعي : ترسل نسخة من الجدول إلى المشرف المسؤول عن الحي، ونسخة ثانية إلى مكتب بلدية المدينة، ونسخة ثالثة تترك للإداري كي يستطيع القيام بالتفقد اليومي. كل ما يلاحظ أثناء الزيارات ـ موق، مرضى، طلبات، غالفات ـ يُدَوَّن وينقل إلى المشرفين وإلى المحكم . وهؤلاء لهم الصلاحية الكاملة فيها خصّ العناية الطبية؛ ويتم تعيين طبيب مسؤول؛ ولا يسمح لأيً طبيب آخر محارس بالمعالجة، ولا لأيّ صيدلي بإعداد الأدوية، ولا لأيّ معرف بزيارة مريض، دون أن يأخذ من الطبيب، ورقة مكتوبة ومنعاً لكل إخفاء ومعالجة، بدون علم الحكام، المرضى بالعدوى، وتدوين كل ما يتعلق بالمرض واجب بصورة دائمة ومركزية. والتقرير عن كل فرد عند مرضه وعند وفاته يجب أنْ يمرّ بمقامات السلطة، وكذلك التسجيل الذي يجرونه عن كل فرد عند مرضه وعند وفاته يجب أنْ يمرّ بمقامات السلطة، وكذلك التسجيل الذي يجرونه بهذا الشأن والقرارات التي يتخذونها.

بعد مضي خمسة أو ستة أيام على بداية الحجز المرضي يجري تـطهير البيـوت، بيتاً بيتاً، يتم إخراج كل السكان؛ في كل غرفة يُرفع أو يُعلق «الأثاث والبضاعة»؛ ويتم نشر البخور، ويجـري حرقه، بعد إغلاق النـوافذ والأبـواب وحتى ثقوب الأقفـال بالشمـع وبعنايـة. أخيراً يغلق البيت بأكمله أثناء احتراق البخور؛ وكها عند الدخول يفتش المبخرون «بحضور سكان البيت، حتى يتم التأكد من أنهم لم يحملوا عند خروجهم شيئاً لم يكن معهم عند الدخول». وبعد مضي أربع ساعات يستطيع السكان الدخول إلى منازلهم.

هذا الفضاء المغلق، المقطوع، المراقب من كل جوانبه حيث يحشر الأفراد ضمن مكان ثابت، حيث تراقب أقلّ حركة، وحيث تسجل كل الأحداث، وحيث يربط العمل الكتبابي المركز بالأطراف، وحيث تمارس السلطة بدون مشاركة، وفقاً لهيكلية تراتبية مستمرة، وحيث كل فرد معاين، ومفحوص وموزع بين الأحياء، والمرضى والأموات ـ كل ذلك يشكل نموذجاً كثيفاً من الجهاز الانضباطي. فالانتظام يستجيب للطاعون؛ ووظيفته أن يجلو كل الالتباسات: التباس المرض الذي ينتقـل عندمـا تختلط الأجسام؛ التبـاس المرض الـذي يتكاثـر عندمـا بمحو الخـوف والموت الممنوعات. إنه يعين لكل مكانه، ولكل جسمه، ولكل مرضه وموته، ولكل ما يملكه، وذلك بفضل سلطة دائمة الحضور ودائمة العلم، تتفرّع بـذاتها بشكـل منتظم وغـير منقطع حتى يتم الحصر النهائي للفرد، ولكل ما يميزه، ولكل ما يعود إليه، ولكل ما يحصل له. ضد الطاعون الـذي هو خليط [حالة فوضي]، يظهر الانضباط سلطته التي هي التحليل. لقد قام حول الطاعون وهم أدبي كوهم العيد: تعليق القوانين، ورفع المحظورات، وسعار الوقت الـذي يمر، والأجسام التي تختلط ببعضها دون احترام، والأفراد الذين ينزعون أقنعتهم، والذين يتخلُّون عن هويَّتهم المقامية، وعن الصورة التي كانوا يعرفون بهـا كل ذلـك إنما يـظهر حقيقة أخرى مختلفة تمامًا. ولكن كذلك كان هناك حلم سياسي عن الطاعـون، يعطى عنـه صورة مخـالفة تمـامًا: لا صورة العيد الجهاعي، بل المشاركات الدقيقة؛ لا صورة القوانين المخترقة، بل دخول الانتظام حتى إلى أدقُّ تفاصيل الوجود، وبواسطة تراتبية كاملة تؤمن التشغيل الـدقيق الشُّعْري للسلطة؛ لا الأقنعة التي توضع وترفع، بل تخصيص كل فرد باسمه «الحقيقي» وبمكانه «الحقيقي»، وبجسمه (الحقيقي) وبالمرض (الحقيقي). فالطاعون من حيث هو شكل واقعى وخيالي بأن واحد للفوضى، إنما يقترن برابط طبي وسياسي هو الانضباط. فوراء الاستعدادات الانضباطية، يتجلَّ وسواس «العدوى» من الطاعون، وسواس الانتفاضات والجرائم، والتشرد، والفرار، والناس الذين يظهرون ويختفون، يعيشون ويموتون داخل الفوضي.

إذا كان صحيحاً أنَّ الجذام قد ابتعث طقسيات الاستبعاد التي قدمت إلى حدٍ ما النموذج وشبه الشكل العام وللحبس الكبير، فإن الطاعون، بدوره، قد ابتعث الهيكليات الانضباطية. فهو بدلاً من التقسيم الكثيف والثناثي، بين البعض والبعض الآخر، يستدعي انفصالات متعددة، وتوزيعات مفردنة، وتنظيها في العمق للرقابات وأشكال الرصد، ويستدعي تزخيها وتشعيباً للسلطة. يعامل المجذوم ضمن تدبير هو الرمي (الكبّ)، أو النفي - الحجز، ويترك المجذوم ليضيع فيه كها لو كان ضمن كتلة يقل الاهتمام بتمييزها؛ يؤخذ المجذومون بينها يُحاصر المصابون بالطاعون ضمن فضاء تربيع تكتيكي دقيق تكون فيه الفروقات الفردية نتائج إكراهية السلطة تتكاثر، وتتمفصل على ذاتها، وتزداد تفريعاً وتشعيباً. هناك والحبس الكبير، من جهة ؛ لاخرى. هناك الجذام وعزله؛ والطاعون وتقسيهاته. الأول يُوسَم؛ الآخر يحلًل ويوزَّع. فإن نفي المجذوم وتوقيف الطاعون لا يحملان معها ذات الحلم السياسي؛

الأول هو الحلم بتكوين طائفة متجانسة خالصة، طائفة نقية، والثاني هو الحلم بمجتمع منضبط. إنها أسلوبان في ممارسة السلطة على الناس، والتحكم بعلاقاتهم، وفك تركيباتهم الخطيرة. فالمدينة المصابة بالطاعون، تبدو مشبوكة بالتراتبية الكاملة، وبالمراقبة، وبالنظرة وبالكتابة [التسجيل]، وهي، أي المدينة، مجمدةً في أسار وظيفية سلطة توسعية تطال بشكل متميز كل الأجسام الفردية \_ إنها طوباوية المدينة المحكومة بشكل كامل. الطاعون (على الأقل الطاعون الذي يبقى في حالة التوقع والتحسب)، إنه الاختبار الذي من خلاله يمكن، بشكل مثالي، تحديد ممارسة السلطة الانضباطية. فإن المشرعين، لكي يحركوا وفقاً للنظرية الخالصة وظيفية القوانين والحقوق، فإنهم يضعون أنفسهم، خيالياً، في حالة الطبيعة؛ والحكام لكي يشاهدوا كيفية عمل الانضباطية صورة الطاعون لكل الالتباسات، ولكل الاضطرابات؛ تماماً كها صورة الجذام، والاتصال الذي يجب قطعه، تصلح أن تكون في أساس هيكليات الاستبعاد.

إنها هيكليات مختلفة، إذاً، إنما غير متنافرة، وبهدوء نراها تتقارب فيها بينها؛ وقد كان من خصائص القرن التاسع عشر أنه طبق على فضاء الاستبعاد الـذي كان المجـذوم ساكنـه الرمـزي (والمتسولون والمشردون والمجانين، وأهل العنف يشكلون السكان الحقيقيين) تقنية السلطة الجديرة بالتقسيم التربيعي الانضباطي. إنّ معاملة (المجذومين) (كالمصابين بالطاعون) تسقط التقسيهات الدقيقة للانضباط على الفضاء الغامض الـذي هو الحجر، ومعالجته بطرق التـوزيع التحليلي للسلطة، مفردنة المستبعدين، إنما استخدام إجراءات الفردنة من أجل تعيين الاستبعادات ـ هذا ما جرى عمله بانتظام من قبل السلطة الانضباطية منذ مطلع القرن التاسع عشر: الماوى الطب ـ نفسى، والإصلاحية، وبيت التأديب، ومنشأة الـتربية المـراقبة، وفي جـزُّء منها، المستشفيات، ويشكل عام فإن كل مراكز الرقابة الفردية تعمل وفقاً لأسلوب مزدوج: أسلوب القسمة الثنائية والوسم (مجنون، غير مجنون، خطِر - غير مؤذٍ، سوي ـ غير سوي)؛ وأسلوب التخصيص الإكراهي، والتوزيع التفاضلي (من هو، أين يجب أن يكون؛ بماذا نميزه، كيف يمكن التعرّف عليه؛ كيف يمكن المارسة عليه بشكل فردى، رقابة دائمة ثابتة، إلخ...)، من جهة يجري وتطعين، ﴿ المجذومين ؛ ويُفرضُ على المستبعدين تكتيك الانضباطات المفردِنة ؛ ومن جهة أخرى، يتبح تعميهات الرقابات الانضباطية تعيين من هو «مجذوم» ثم تطبيق الأواليات الثناثية الاستبعادية عليه. ويقود التقسيم الثابت إلى ما هو سوي وما هو غير سوي، الذي يخضع له كل فردٍ، الوسمُ الثناثي ونفي المجذوم وصولًا إلينا، مع تطبيقهها على كل الأغراض الأخرى. إنَّ وجود مجموعة كاملة من التقنيات ومن المؤسسات التي تتخذ لنفسها مهمة تقدير، ومراقبة وإصلاح غير الأسوياء قد حرَّك الجاهزيـات الانضباطيـة التي كان يشيرها الخـوفُ من الطاعـون. فكل أواليات السلطة، التي ما تزال حتى أيامنا، تـدور حول الـلاسوي (الـلاطبيعي)، من أجل

<sup>(\*)</sup> أي إضفاء صفة المصابين بالطاعون على المجذومين.

تعيينه كها من أجل تغييره، إغل تؤلف هذين الشكلين اللذين هما في أساسها البعيد. [أي التعيين والتغيير].

إن (مشتمل) (Panopticon) بانتهام هو الصورة الهندسية البنائية لهذه التركيبة. ومبدأه معروف: عند الجوانب بناء من حلقات؛ في الوسط برج؛ وفي داخل هذا البرج نوافذ واسعة تفتح على الوجه الداخلي للحلقة؛ ويقسم البناء الجانبي إلى غرف معزولة، كل واحدة منها هي بطول سهاكة (عرض) البناء؛ ولكل غرفة شباكان، شباك من ناحية الداخل، مطابق لشبابيك البرج؛ وشباك، يطل على الخارج، يتيح للنور أن يقطع الغرفة من جهة إلى جهة، عندها يكفي وضع ناظر في البرج المركزي، وفي كل غرفة يجبس مجنون أو مريض، أو محكوم، أو عامل أو تلميذ، وبفعل النور المعاكس، يُمكن، من البرج، رؤية الظلال الصغيرة الأسيرة الموجودة في غرف الأطراف، تنعكس تماماً على الضوء. وبقدر ما توجد أقفاص، بقدر ما توجد مسارح صغيرة، حيث ينفرد كلّ ممثل وحيداً، متفرداً تماماً ومنظوراً بصورة دائمة. إنَّ التجهيز المكشافي (البانوبتي) يُعِدُّ وحداتٍ زمنيةً تسمح بالرؤية اللامنقطعة، وبالتعرف الآني. وبالإجمال، يعكس مبدأ الزنزانة؛ أو بالأخرى تُغكَسُ وظائفها الثلاث ـ الحبس والحرمان من الضوء والإخفاء ـ ولا يُعتفظ إلاً بالوظيفة الأولى وتلغى الوظيفتان الأخريان. فالضوء القوي ونظرة المراقب تأسر أكثر مما يأسر الظلُّ الذي يحمى في النهاية. إنَّ الرؤية هي شَرَكُ.

مما يتيح أولاً - وكأثر سلبي - تفادي هذه الجهاهير، المتراصة، العاجّة، الصاخبة، التي يعثر عليها في أماكن الحبس، أولئك الذين صورهم غويا أو الذين وصفهم هوارد. إنَّ كل واحد، في مكانه، محبوس تماماً في صومعة حيث يرى وجهاً لوجه من قبل المناظر؛ ولكن الجدران الجانبية تمنعه من الاتصال برفاقه. إنه مرثي، ولكنه لا يَرى؛ إنه موضوع استعلام، ولكنه لا يشكل أبداً موضوعاً في الاتصال. إنَّ وضْعَ غرفته في مواجهة البرج المركزي، يفرض عليه رؤية محورية؛ ولكن تقسيات الحلقة، هذه الصوامع المفصولة تماماً تفرض عدم رؤية جانبية، وانعدام الرؤية هذه هو ضهان النظام. لو كان الموقوفون محكومين، فلا خوف من وجود مؤامرة، محاولة هرب جماعية، مشروع جراثم جديدة للمستقبل، تأثيرات سيئة متبادلة؛ فإذا كانوا مرضى، فلا خوف من العدوى؛ فإذا كانوا عبائين فلا خوف من خطر العنف المتبادل؛ فإذا كانوا أطفالاً، فلا مشاجرات، من النقل، ومن الضجة، ولا من الثرثرة، ولا من التبديد. فإذا كانوا عمالاً، فلا مشاجرات، ولا سرقات، ولا تحالفات، ولا لهو من شأنه تأخير العمل، وجعله أقبل كمالاً أو إثارة المشاكل في ملغي لصالح مجموعة من الذاتيات الفردية المتفرقة. من وجهة نظر الموقوفين لقد استبدلت الكتلة بكثرة يمكن تعدادها والسيطرة عليها؛ ومن وجهة نظر الموقوفين لقد استبدلت الكتلة بكثرة يمكن تعدادها والسيطرة عليها؛ ومن وجهة نظر الموقوفين لقد استبدلت الكتلة بكثرة يمكن تعدادها والسيطرة عليها؛ ومن وجهة نظر الموقوفين لقد استبدلت بعزلة موضوعة تحت الحراسة ومنظورة (2).

<sup>(\*)</sup> هنا يعمم فوكو شكل المشتمل على السجن ومستشفى الأمراض العقلية، والمدرسة والمعمل إلخ . . . (المراجع).

من هنا الأثر الرئيسي للمستشرف (بانوبتيك) وهـو: الإيحاء إلى المعتقلين بحـالة واعيـة ودائمة من الرؤية تؤمّن وظيفية السلطة الأوتوماتيكي. جعل الرقابة دائمة في مضاعيلها، حتى ولـوكانت متقطعة في عملها، بحيث لا يكون من الضروري للسلطة المكتملة أن تنفذ ممارستها في الحال. والعمل على أن يكون هذا الجهاز الهندسي البنائي آلةً لخلق ولـدعم علاقـة سلطة مستقلة عن الشخص الذي يمارسها؛ وباختصار أنْ يؤخذ المعتقلون بـوضعية سلطةٍ يكـونون هم حـاملوها. لهذا إنه لكثير وإنه لقليل جداً، بآنِ واحدٍ، أنْ يكون السجين مـراقباً بـاستمرار من قبـل ناظـر: قليل جداً، لأنَّ المهم أنْ يعرف عن نفسه أنه مُرَاقب؛ وكثير لأنه لا يحتاج إلى ذلك فعلًا. لهذا وضع بنتهام المبدأ القائل بأنَّ السلطة يجب أن تكون منظورة وغير ملموسة. منظورة: بـأن تكون ظل البرج المركزي العالى أمام عيني الموقوف باستمرار، ومنه يتم التحديق فيه. غير ملموسة: يجب أن لا يعرف الموقوف أبدأ إذا كان تحت النظر الآن، ولكنه يجب أنْ يكون على يقين أنه قد يصبح تحت النظر دائماً. وقد احتاط بنتهام للأمر، فمن أجل عدم الجنزم بوجود وبغياب الناظر وحتى لا يستطيع السجناء من صوامعهم، مشاهدة حتى ظل أو رؤية انعكاس ضوء، فقـد ارتأى أذ توضع، ليس فقط ستائر على نوافذ الغرفة المركزية للمراقبة، بـل، وفي الداخـل، حواجـز تقطعها بزاوية قائمة؛ ومن أجل الانتقال من قسم إلى قسم اقترح بناء بمرات متعرجة بدلًا من الأبواب: لأنَّ أقل ضربة باب، وأقل نور يشاهد، وأية بهرة ضوء من خلال شَقُّ لبـاب قد يـدل على وجود الحارس(3). فإنَّ المستشرف (بانوبتيك) هو آلة لفصل المزدوج «شاهد\_ ومُشاهد»: في الحلقة الأطرافيـة، يكون المـوضوعُ مـرثياً تمـاماً، دون أن يَـرَى أبداً؛ وفي الـبرج المركـزي، يرى المراقب كل شيء، دون أن يُرى أَبداً (4).

إنه تجهيز مهم؛ لأنه يجعل السلطة آلية وينزع عنها طابع الفردية. فمبدأ هذه السلطة لا يقوم في شخص بقدر ما يتجلّى في توزيع مدروس للأجسام وللسطوح وللأضواء وللنظرات؛ في شخص بقدر ما يتجلّى ألداخلية العلاقة التي يؤخذ بها الأفراد. فالاحتفالات، والطقسيات، والعلامات النامة على والمزيد من السلطة، التي يبرزها رجل السلطة أصبحت عديمة الجدوى. ذلك أن هناك مجموعة آليات تؤمن اللاتناظر، واللاتوازن، والاختلاف. فليس مهما، بالتالي، من يمارس السلطة. إن مطلق أي فرد، ولو أخِذ مصادفة، يستطيع أن يُشغّل الآلة: فإذا غاب المدير قامت عائلته، وجيرانه، وأصدقاؤه وزواره، وحتى خدمه [يمكنهم ذلك]. فلا يهم من هو المحرك. حشرية فضولي، شيطنة طفل، شهوة المعرفة لدى الفيلسوف الذي يبريد أن يتجوّل في المحرك. حشرية فضولي، أشيطنة طفل، شهوة المعرفة لدى الفيلسوف الذي يبريد أن يتجوّل في المحرك عدداً هم هؤلاء المراقبون المغفّلون والعابرون، فهم يعرضون أكثر، المعتقل للأخذ على حين غرة ويثيرون فيه الوعي المضطرب بأنه مُراقبٌ. فالمستشرف هو آلة رائعة تصنع مفاعيل حين غرة ويثيرون فيه الوعي المضطرب بأنه مُراقبٌ. فالمستشرف هو آلة رائعة تصنع مفاعيل متجانسة للسلطة انطلاقاً من الرغبات الأكثر اختلافاً.

فتتولد آلياً، عبودية حقة من علاقة وهمية. بحيث تنتفي ضرورة اللجوء إلى وسائل القوة لإكراه المحكوم على السلوك الحسن، والمجنونِ على الهدوء، والعامل على العمل، والتلميذ على الاجتهاد، والمريض على التقيّد بالوصفات. كان بنتهام يندهش من أنَّ المؤسسات الاستشرافية (البانوبتية) تكون خفيقة إلى هذا الحد: فلا شبك فيها ولا سلاسل، ولا أقفال ثقيلة. يكفي أن تكون الفواصل واضحة والفتحات موضوعة بشكل جيد. فبدلاً من ثقل دبيوت الأمن» القديمة، وما لها من هندسة معارية كالقلاع، يمكن إحلال الهندسة البسيطة والاقتصادية المعطاة له دبيوت اليقين». ففعالية السلطة، وقوتها الضاغطة، قد انتقلت، نوعاً ما إلى الجهة الأخرى - إلى جهة سطحها التطبيقي. فالشخص المُخضع لحقل الرؤية، مع علمه بذلك، يرد إلى حسابه ضغوطات السلطة؛ فهو يُعْمِلُها عفوياً على ذاته؛ فهو يدون على نفسه [على مسؤوليته] علاقة السلطة حيث يلعب بآنٍ واحد الدورين، فيغدو هو مبدأ خضوعه الخاص، ومن ذات الواقعة تستطيع السلطة الخارجية نفسها، أن تتخفف من أثقالها الفيزيائية؛ فهي تنزع إلى اللاتجسد؛ وكلها اقتربت من هذا الحد، بدت مفاعيلها أثبت، وأعمق، ومكتسبة بصورة نهائية، متجددة بشكل دائم: انتصار دائم يتفادى كل صدام جسدي، والذي يُلْعَبُ [يتحقق] دائماً بصورة مسبقة.

لا يقول بنتهام (٥) ما إذا كان قد استلهم في مشروعه، الزريبة [جنينة الحيوانات] التي بناها لوقو في قصر فرساي وهي: أول زريبة لم تكن عناصرها المختلفة منتشرة في ساحة (٥) كما كانت العدادة؛ في الوسط يقوم صيوان مثمن الجوانب، لا يشتمل في الطابق العلوي إلا على قطعة وحيدة هي صالون الملك، وكل الجوانب تفتح عبر نوافذ عريضة، على سبعة أقفاص (أما الجهة الثامنة فمخصصة كمدخل) حيث كانت تجس مختلف أجناس الحيوانات. في عصر بنتهام، كانت هذه الزريبة قد زالت. ولكنا نجد في برنامج بانوبتيكون الحرص المهائل على المراقبة المفردنة، وعلى التمييز والتصنيف، وعلى الترتيب التحليلي للفضاء. البانوبتيكون هو حظيرة أو زريبة ملكية؛ حل فيه محل الحيوان الإنسان، ومحل المجموعة النوعية التوزيع الفردي، ومحل زريبة ملكية؛ حل فيه محل الحيوان الإنسان، ومحل المجموعة النوعية التوزيع الفردي، وعلى الملك آلية سلطة خفية. وبمثل هذا تقريباً يقوم البانوبتيكون، هو أيضاً، بعمل العالم الطبيعي. فهو يتيح إقامة الفروقات؛ عند المرضى، بملاحظة الأعراض عند كل واحد، بدون أن يخلط نقوب الأسرة، وتداول الأوخام، ومفاعيل العدوى، بين اللوحات العيادية؛ وعند الأطفال [في المدارس]: لحظ الإنجازات (دون أن يكون هناك تقليد أو نقل)، تتبع الاستعدادات، تقويم المدارس]: لحظ الإنجازات (دون أن يكون هناك تقليد أو نقل)، تتبع الاستعدادات، تقويم الخصائص، وإعداد التصنيفات الدقيقة جداً، وبالنسبة إلى التطور السوي، تمييز ما هو «كسل وعناد» عما هو وبلادة لا علاج لها»؛ وعند العمال: لحظ الاستعدادات لدى كل ، مقارنة الوقت الذي يضعونه لإنجاز عمل، وإذا كانوا إجراء باليومية فيجري حساب أجورهم المستحقة (٥).

هذا من ناحية الحديقة. أما من ناحية المختبر، فيمكن استعمال البانوبتيكون كآلة لإجراء التجارب، ولتغيير السلوك، ولتقويم وإعادة تقويم الأفراد. اختبار الأدوية والتثبّت من مفاعيلها، تجربة مختلف العقوبات على المرضى، بحسب جرائمهم وخصائصهم، والبحث عن أكثرها فعالية. تعليم العمال بآنٍ واحدٍ على مختلف التقنيات، وتعيين أيها أفضل. إجراء تجارب تربوية ويصورة خاصة العودة إلى المسألة الشهيرة، مسألة التربية الانفرادية، باستخدام أطفال لقطاء؛ ونتعرف على ما يحصل في السادسة أو الثامنة عشرة عندما نضع الشبان والفتيات مع بعضهم بعضاً؛ وبالإمكان التثبّ عما قاله هلفتيوس من أنَّ أياً كان يستطيع أنْ يتعلم أيَّ شيء، ويمكن تتبع وأصل أو سلالة كلَّ فكرةٍ قابلة للرصد،؛ بالإمكان تنشئة أولاد مختلفين ضمن أنظمة فكرية

مختلفة، ثم تعليم بعضهم أنَّ اثنين زائـد اثنين لا تسـاوي أربعـة، أو أنَّ القمـر هـو جبنـة، ثم وضعهم معاً عندما يبلغون العشرين أو الخامسة والعشرين؛ وعندما تحصل مناقشــات تعدل تمــاماً الخطب الوعظية أو المحاضرات التي تنفق عليها أموال طائلة؛ وتتوافر عندها الفرصة لإجراء اكتشافات في مجال الميتافيزيقا. إنَّ البانوبتيكون هو مكان مميز يتيح إجراء التجريب على الناس، وبكل يقين، القيام بتحليل التحوّلات التي يمكن الحصول عليها لديهم. وقد يستطيع البانــوبتيك حتى أنْ يشكل جهاز رقابة على أوالياته الذاتية. فالمدير من برجه المركزي يستبطيع أنْ يتتبع كل المستخدمين التابعين لأوامره مثل: الممرضين والأطباء، ورؤساء العيال، معلمين وحراس؛ وهو يستطيع بصورة دائمة الحكم عليهم. وتغيير مسلكهم، وأن يفرض عليهم الطرق التي يراها أفضل؛ وهو بـدوره يمكن أنَّ يراقب بسهـولة. فـالمفتش الذي يفـاجيء عـلى حـين غـرة مـركـز البانوبتيكون يستطيع بنظرة واحدة، أنْ يحكم، دون أنْ يمكن إخفاء أيّ شيء عنه، على كيفية عمل كل المؤسسة، وفضلًا عن ذلك، أليس للمدير المحبوس بهذه الكيفية وسط هذا الجهاز الهندسي المعهاري \_ مصلحة مشتركة مع المفتش؟ إنَّ الطبيب غير المؤهل، الذي قد يترك العدوي تنتشر، ومدير السجن أو المشغل الذي قـد يكون عـاجزاً سـوف يكونــان أول ضحايــا الوبــاء أو العصيان «يقول مدير البانوبتيك: إنَّ مصيري مرتبط بمصيرهم (بمصير المعتقلين) بكل الروابط التي استطعت اختراعها»(8). فالبانوبتيكون يعمل كنوع من المختبر بالنسبة إلى السلطة. فبفضل أواليات الرقابية، يكتسب بفعاليـة وكفاءة التسرّب إلى سلوك النـاس؛ وبذلـك يتحقّق مزيـد من المعرفـة يستقر على مُقَدَماتِ السلطة ويكتشف أشياء تجب معرفتها فوق كل السطوح التي تُمارَسُ فيها هذه السلطةُ.

\*\*\*

مدينة مصابة بالطاعون، منشأة بانوبتية (استشرافية). الفروقات مهمة. إنها تدل، بعد فارق من الزمن مقداره قرن ونصف، على التغييرات في البرنامج الانضباطي. في حالة أولى، هناك وضع استثنائي: ضد مرض غريب غير عادي، تنهض السلطة، فتتواجد في كل مكان حضوراً ورؤية، إنها تخترع مسارات عمل جديدة؛ إنها تفصل، وتجمّد، إنها تحاصر، وتبني لمدة من الزمن ما يشكل بآنٍ واحد، نقيض المدينة والمجتمع الكامل؛ إنها تفرض تشغيلاً مثالياً، يرتد، في الحساب الأخير، كالمرض الذي يحاربه إلى ثنائية بسيطة هي «الحياة - الموت»: كل ما يتحرّك يحمل الموت، ويُقتل كل ما يتحرك يعمل الموت، ويُقتل كل ما يتحرك علاقات السلطة بالحياة اليومية للناس. لا شك أن بنتهام يصور البانوبتيكون كوشياً ما تُعْرض وكانها القُمة المثالية للحبس الكامل. في مقابل السجون المخربة الزاخرة العاجّة، المأهولة بالتعذيب الذي ثبته بيرانيز Piranesi في الكثير من التعديلات المقترحة أو المحققة، على زخه الخيالي، طوال ما يقارب هذه ـ قد تسبّب في الكثير من التعديلات المقترحة أو المحققة، على زخه الخيالي، طوال ما يقارب

<sup>(\*)</sup> رسام ومهندس إيطالي (1778-1720) تخصص في تصوير السجون والأبنية القديمة.

قرنين من الزمن. ولكن البانوبتيكون يجب أنْ لا يُفهم كبناء خيالي حُلُمي: إنه الرسم البياني لأوالية سلطة رُدَّتْ إلى شكلها المثالي؛ إنَّ تشغيله، مجرداً من كل عائتي، مقاومة أو احتكاك، قد يمكن أنْ يصوَّرَ وكأنه مجرد نظام هندسي معهاري أواإبصاري: إنه، في الواقع، صورةً تكنولوجية سياسية يمكن ويجب أنْ تفصل عن كل استخدام مخصوص.

وهو متعدّد المناحي في تطبيقاته؛ وهو يستخدم لإصلاح السجناء، ولكن أيضاً للعناية بالمرضى، ولتعليم التلاميذ، ولحراسة المجانين، ولمراقبة العيال، ولإجبار المتسولين والبطالين على العمل. إنه نمط من غرس (تركيز) الأجسام في المكان، ومن توزيع الأفراد فيها بينهم وبالنسبة إلى بعضهم بعضاً، ومن التنظيم التراتبي، ومن ترتيب مراكز السلطة وقنواتها، وتعريف وسائلها وأساليب تدخلها، [وهو نمط] يمكن إعهاله في المستشفيات، والمشاغل، والمدارس والسجون. وفي كل مرة نكون فيها أمام كثرة من الأفراد يجب فرض مهمة أو مسلك عليهم، يمكن استخدام الهيكلية البانوبتية وهي تطبق مع التحفظ بالنسبة إلى التغييرات الضرورية - وعلى كل المنشآت، حيث يجب، ضمن حدود فضاء لا يكون واسعاً كثيراً - دوام الرقابة على عدد من الأشخاص، (9).

في كل من هذه التطبيقات، يتيح البانوبتيكون استكهال ممارسة السلطة. وهذا في عدة أشكال: لأنه يُكُن تخفيض عدد الذين يمارسونها، مع إكثار عدد الذين تمارس عليهم هذه السلطة. ولأنه يتيح التدخّل في كل لحظة، خصوصاً، وأنَّ الضغط الثابت يعمل عمله قبل ارتكاب الأغلاط، والأخطاء والجراثم. إذْ ضمن هذه الشروط، تكمن قوته في أنها لا تتدخل، وأنها تمارس فجأة وبدون ضجيج، وأنه يُشكل أوالية تتسلسل مفاعيلها بعضها مع بعض. وأنه يعمل بدون أية آلة فيزيائية ما خلا العهارة والهندسة، ويؤثر مباشرة في الأفراد؛ فهو «يعطي للفكر سلطة على الفكر». إنَّ الهيكلية البانوبتية هي عامل زخم بالنسبة إلى أي جهاز سلطوي: فهي تؤمن له الاقتصاد (في المواد، وفي الأشخاص، وفي الوقت)؛ وهي تؤمن له الفعالية بواسطة طابعها الوقائي، وشغلها المستمر وبواسطة أوالياتها الأوتوماتية. إنها أسلوب في الحصول على قدر من السلطة «بكمية ليس لها مثيل حتى الآن»، «على آلة حكومية كبيرة وجديدة. . ويقوم امتيازها على القوة الكبرى التي يمكنها أن تعطيها لكل مؤسسة تُطبَّقُ عليها (10).

إنها [الهيكلية البانوبتيكية] نوع من «بيضة كولومبوس» في مجال السياسة. فهي قادرة بهذا الشأن على الاندماج في مطلق وظيفة (تربوية، استطبابية، إنتاجية، عقابية)؛ وعلى رفع قيمة هذه الوظيفة، وذلك بارتباطها بها بشكل وثيق؛ وعلى تكوين أوالية مختلطة فيها تستطيع علاقات السلطة (والمعرفة) أنْ تتلاءم بدقة، وحتى في التفاصيل، مع العمليات التي تجب مراقبتها؛ وعلى إقامة نسبة مباشرة بين «المزيد من السلطة» و«المزيد من الإنتاج». وباختصار، إنها تعمل بحيث إن ممارسة السلطة لا تنضاف من خارج، وكأنها إكراه يابس، أو كأنها جاذبية أرضية، على الوظائف التي تقوم بها، بل أنْ تكون موجودةً فيها بشكل لطيف نوعاً ما لكي تُنمي فعاليتها وذلك بأن تنمي بذاتها قبضتها الذاتية. ليس الجهاز البانوبتي مجرّد مفصل، أو مُبادِلًا بين أوالية

سلطة وبين وظيفة؛ إنه أسلوب تشغيل لعلاقات السلطة في وظيفة معينة، وتشغيل وظيفة عبر علاقاتها السلطوية. إن البانوبتية (الاستشراف) قادرة على وإصلاح الاخلاق، وعلى حفظ الصحة، وعلى إعادة تنشيط الصناعة، وعلى نشر التعليم، وتخفيف الأعباء العامة وعلى تركيز الاقتصاد كما لو كان على صخرة، وعلى فك، بدلاً من قطع، العقدة الغوردية (أ) التي للقوانين على الفقراء، كل ذلك بفضل فكرة بسيطة معارية (11).

فضلاً عن ذلك، إن ترتيب هذه الآلة يكون بحيث إن انغلاقها لا يستبعد وجوداً دائماً للخارج: فقد رأينا أن أياً كان يستطيع المجيء ليهارس في البرج المركزي وظائف المراقبة، وأنه، بعمله هذا، يستطيع أن يحرز الكيفية التي بها تمارس الرقابة. الواقع أن كل مؤسسة بانوبتية، حتى ولو كانت مغلقة كها السجن الإصلاحي، تستطيع بدون صعوبة أن تخضع لهذه التفتيشات التي هي بآنٍ واحد احتهالية ومُلِحةٍ: وهذا ليس فقط من جانب المراقبين المعينين، بل من قبل الجمهور؛ فمطلق عضو من أعضاء المجتمع له الحق بالمجيء للتثبّت بأمّ عينيه من كيفية عمل المدارس والمستشفيات والمصانع والسجون. فلا خوف إذاً من أن ينقلب تزايد السلطة، المتأتي من الآلة البانوبتية، إلى ظلم كبير؛ إن الجهاز الانضباطي التأديبي عندها يكون مراقباً بشكل ديمقراطي لأنه يكون في متناول واللجنة الكبرى لمحكمة العالم، (12). إن هذا البانوبتيك المرتب برهافة بحيث يستطيع أي ناظر أن يراقب، بنظرة واحدة، هذا العدد من الأفراد المختلفين، يتبع أيضاً لكل الناس أن يأتوا ليشاهدوا أصغر مراقب. وآلة الرؤية أو النظر هذه عي غرفة سوداء منها يتم ترصد الأفراد؛ وتصبع بناء شفافاً حيث تكون ممارسة السلطة قابلة للمراقبة من المجتمع بأكمله.

إن الهيكلية البانوبتية، دون أنْ تَمَّجِي أو تخسر أياً من خصائصها، مهيأةً للانتشار في الجسم الاجتهاعي. ورسالتها أنْ تقوم فيه بوظيفة معممة. فتعطي المدينة الموبؤة بالطاعون نموذجاً انضباطياً استثنائياً؛ كاملاً ولكنه مطلق العنف؛ ففي مواجهة المرض الذي يجلب الموت تقدم السلطة التهديد الدائم بالموت؛ والحياة فيها تصبح مقصورة على تعبيرها الأبسط؛ ففي مواجهة سلطة الموت يُكارَسُ حق السيف بدقة متناهية، أما البانوبتيكون فبالعكس، إن له دوره التضخيمي؛ فإذا كان يرتب السلطة، وإذا أراد أنْ يجعلها اقتصادية أكثر وأكثر فعالية، فليس ذلك من أجل السلطة بالذات، ولا من أجل الخلاص الحال المباشر لمجتمع مهدد: المطلوب جعل القوى الاجتهاعية أقوى \_ زيادة الإنتاج، تطوير الاقتصاد، نشر التعليم، رفع مستوى الأخلاق العامة؛ التنمية والتكاثر.

كيف يمكن تقوية السلطة بحيث لا تحصل مضايقة هذا التقدم، ولا الإثقال بمقتضياتها وأعبائها وبحيث إنها تسهل أمره بالمقابل؟ ما هو المُزَخَّمُ للسلطة الذي يستطيع أن يكون بذات الوقت مكثراً للإنتاج؟ كيف تستطيع السلطة وهي تزيد في قوتها أنْ تنمي قوى المجتمع بدلاً من

اصطلاح يعنى العقدة التي لا تحلّ ، السلطة الشديدة . (م) .

مصادرتها أو لجمها؟ إنّ الحل المذي يقدمه البانوبتيك لهذه المشكلة، هو أنّ الزيادة الإنتاجية للسلطة لا يمكن أن تتأمن إلا إذا كان بإمكان هذه السلطة أن تمارس بشكل دائم ضمن قواعد المجتمع، وصولاً إلى أصغر حبة فيه، هذا من جهة؛ ومن جهة أخرى، إلا إذا عملت خارج نطاق هذه الأشكال المفاجئة، والعنيفة، والملامتواصلة، والمرتبطة بمارسة السيادة. إنّ جسم الملك، وما فيه من حضور غريب مادي وأسطوري، ومع القوة التي ينشرها بنفسه أو ينقلها إلى البعض، هو على النقيض الأقصى لهذه الفيزياء السلطوية الجديدة التي تحددها البانوبتية (الاستشرافية)؛ وبجاله، هو، بالعكس، كل هذه المنطقة السفلية. منطقة الأجسام غير المنظمة، وما لها من تفصيلات وحركات متعددة، وقوى متنافرة، وعلاقات فضائية؛ فالأمر يتعلق بأواليات تحلل توزيعات، وانحرافات، وسلاسل، وتراكيب، والتي تستعمل أدوات للتوضيح وللتسجيل وللتفريق وللمقارنة: فيزياء سلطة عقلانية ومتعددة. يتركز زخمها لا في شخص الملك بل في أخرى لتحليل الجسم الاجتهاعي وعلاقات السلطة التي تخترق هذا الجسم؛ وفي حدود التطبيق، أخرى لتحليل الجسم الاجتهاعي وعلاقات السلطة التي تخترق هذا الجسم؛ وفي حدود التطبيق، عرف أسلوباً لاستلحاق الأجسام والقوى من شأنه أنْ يزيد من الانتفاع من السلطة، مع الحفاظ على اقتصاد الأمير [أي دون النيل من سلطته]. فالبانوبتية، هي المبدأ العام في وتشريح سياسي، على المتوادة لا يقومان على رابطة السيادة بل على علاقات الانضباط.

في القفص الشفاف الدائـري الشهير وبـرجه العـالي القوي والمتقن، ربمـا كانت المسألة عنـد بتتهام، هي اختطاط مؤسسة انضباطية كاملة؛ إنما يتعلَّق الأمر أيضاً بأنْ نبينَ كيف يمكن وإطلاق سراح، الانضباطات وتشغيلها بشكل معمم، ومتكاثر، ومتعدد المناحي داخل الجسم الاجتماعي بأكمله. هذه الانضباطات (هذه المؤسسات التأديبية) التي أقامها العصر الكلاسيكي في أماكن محددة ومغلقة نسبياً ـ الثكنات، الكليات، المشاغل الكبرى ـ والتي لم يفكر أحد في تشغيلها تشغيلًا شاملًا إلَّا على المستوى المحدود والمؤقت، سستوى مدينة أصابها الطاعون، فكر بتتهـام أنَّ يجعل منها شبكة أجهزة تكون في حالة تيقُّظ في كل مكان ودائياً، فتجـوب المجتمع دون نقص أو انقطاع. ويعطى التنظيم البانوبتيكي صيغة هذا التعميم. فهو يبرمج على مستوى أوالية تمهيدية سهلة التحويل، التشغيلَ الأساس لمجتمع تتخلله وتخرقه الأواليات الانضباطية. هناك صورتــان إذن للانضباط. ففي أقصى طرف هناك الانضباط - الحصار، المؤسسة المغلقة، المقامة في الهوامش، والمتوجهة بكاملها نحو الوظائف السلبية: إيقاف المرض، قطع الاتصالات، إيقاف الزمن، في الطرف الأقصى الآخر، مع البانوبتية هناك الانضباط ـ الأوالية: تجهيز وظيفي بجب أن يحسِّن ممارسة السلطة بجعلها أسرع، وأخفُّ وأفعل. مخطط ضغوطات مرهفة لمجتمع مستقبلي. وترتكز الحركة الذاهبة من مشروع إلى آخر، من هيكلية انضباط استثنائي إلى هيكلية مراقبة معممة. على تحول تاريخي يتجلى في التوسع المتصاعد لتجهيزات الانضباط طوال القرن السابع عشر والقـرن الثامن عشر، وتكـاثرهـا عبر كــل الجسم الاجتماعي، وتشكــل ما يمكن أنْ يسمى مجملًا المجتمع الانضباطي.

تعميم انضباطي كامل، تمثل الفيـزياء البنتهـامية للسلطة، إثبـاته، قـد حدث خـلال العصر

الكلاسيكي. فإن تكاثر المؤسسات الانضباطية يشهد بذلك، وشبكتُها التي أخذت تغطي سطحاً يزداد اتساعه، وتحتلُّ بشكل خاص مكاناً تتقلص هامشيته: في كان جزيرة صغيرة، ومكاناً المتيازياً، وتدبيراً ظرفياً، أو نموذجاً فريداً، أصبح صيغة عامة؛ فالتنظيمات المتميزة للجيوش السبروتستنتية والتقية لغليوم دورانبج Guillaume D'orange أو لمغوستاف أدولف Gustave السبروتستنتية والتقية المفايوم دورانبج المجلوش الأوروبية؛ المدارس النموذجية عند اليسوعيين، أو مدارس باتنكور Batencour واستخدم الترتيب المتبع في المستشفيات البحرية والعسكرية الأشكال العامة للانضباط المدرسي؛ واستخدم الترتيب المتبع في المستشفيات البحرية والعسكرية كهيكلية لكل إعادة تنظيم استشفائي في القرن الثامن عشر.

ولكن هـذا الانتشار للمؤسسات الانضباطية لا يشكل بـدون شك إلاّ المـظهر الأكـثر بروزاً لمختلف العمليات الأكثر عمقاً.

1 - القلب الوظيفي للانضباطات. كان المطلوب الأول من الانضباطات، في الأصل، تحييد المخاطر، وتثبيت جماهير غير مفيدة أو مضطربة، وتفادي مساوىء التجمعات الكبيرة العدد؛ وبعدها أصبح المطلوب منها، ما إن غدت قادرة على ذلك، أنْ تلعب دوراً إيجابياً، من شــأنه أنْ ينمي المنفعة المحتملة للأفراد. إنَّ الانضباط العسكـري لم يعد مجـرد وسيلة لمنع السلب والنهب؛ والهرب من الجندية، وعصيان الجيوش؛ لقد أصبح تقنيةً ـ أساسية لـوجود الجيش. لا كشرذمة متجمعة، بل كوحدة تستمد من هذه الوحدة بالذات تزايداً في القوى؛ إنَّ الانضباط ينمي مهارة كل فرد، وينسق بين هذه المهارات، ويسرّع الحركات، ويكتّف قوة النار، ويوسّع من الجبهات الهجومية، دون أنَّ يقلص من عنفها، ويزيد في قدرات المقاومة إلخ. . . والانضباط في المشغل، مع بقائه أسلوباً في فرض احترام الأنـظمة والسلطة، وفي منـع السرقات أو التبـديد، يعمـل على تنمية الكفاءات، والسرعات، والمنتوجات، وبالتالي الأرباح؛ وهو يهذَّب دائماً السلوكات، ولكنه أكثر فأكثر يجعل للسلوكات غايات، ويدخل الأجسام في مجموعة آلية، والقوى ضمن اقتصاد. وعندما تطورت في القرن السابع عشر مدارس الأرياف والمدارس المسيحية الابتدائية، كانت التبريرات المقدمة بشأنها سلبية بشكل خاص: الفقراء لم تكن لديهم الوسائل لتنشئة أولادهم فيتركونهم وفي جهل لموجباتهم، تنقصهم العناية بحيواتهم، وهم أنفسهم قـد نشأوا نشأة سوء، فهم لا يستطيعون إعطاء تهذيب لم يتوافر لهم على الإطلاق،؛ مما يجر وراءه ثـــلاثة أضرار رئيسيـــة الجهل بالله، البطالة (مع ما يلحقها من موكب السكر، والدعارة، والنشل واللصوصية)؛ وتشكل هذه الجيوش من الصعاليك المستعدين دوماً لإثارة الشغب والاضطرابات العامة ووالذين

<sup>(\*)</sup> غليوم دورانج: قائد ارستقراطي عسكري شارك في الحروب البروتستانتية خلال القرن السادس عشر.. غوستاف أدولف: ملك سويدي، عاش خلال النصف الأول من القرن السادس عشر. عرف عنه أنه أعاد بناء مملكة السويد، أنشأ الدولة والجيش، ودخل حرب الثلاثين عاماً واشتهر كأحد أبطال البروتستانت.

<sup>(\*\*)</sup> يوهانس ستورم: تربوي ألماني من أصحاب النزعة الإنسانوية، خلال القرن السابع عشر اشترك في حركة الإصلاح الديني، وقام بترجمة أعال يونانية ولاتينية. [المترجم].

لا يصلحون إلا لاستنزاف أموال أوتيل ديوه (13). ولكن في مطلع الشورة الفرنسية، كان الهدف المقرر للتعليم الأولي، من بين الأهداف الأخرى، أنه ويقوّي» وأنه وينمي الجسم»، ويعد الطفل وللمستقبل من أجل عمل ميكانيكي»، وأنه يمنحه نظراً سريعاً صائباً، ويداً واثقة، وعادات فورية يقظة» (14). فتعمل الانضباطات أكثر فأكثر كتقنيات تصنع أفراداً مفيدين. من هنا إنها تتحرّر من موقعها الهامشي الجانبي على أطراف المجتمع، وإنّها تنفصل عن أشكال الاستبعاد أو التكفير، عن الاعتقال أو العزل. من هنا فإنها تتحرّر بهدوء من صلتها القرابية بالشرعيات والاحتجازات الدينية. من هنا أيضاً إنها تنزع إلى الانغراس في القطاعات الأكثر أهمية، والأكثر مركزية، والأكثر إنتاجية في المجتمع؛ وإنها تعمل على الاتصال ببعض الوظائف الكبرى الأساسية مركزية، والأكثر إنتاجية في المجتمع؛ وإنها تعمل على الاتصال ببعض الوظائف الكبرى الأساسية الحرب. من هنا أخيراً التيار المزدوج الذي رأيناه ينمو خلال كل القرن الثامن عشر والرامي إلى الحرب. من هنا أخيراً التيار المزدوج الذي رأيناه ينمو خلال كل القرن الثامن عشر والرامي إلى الحرب. من مؤسسات الانضباط، وإلى ضبط المؤسسات القائمة.

2 - انتشار (تفريع) الأواليات الانضباطية. في حين تكاثرت، من جهة المنشآت الانضباطية فإن أوالياتها كانت ميَّالة نوعاً ما إلى «الخروج من المؤسساتية» إلى الخروج من القلاع المغلقة حيث كانت تعمل، وإلى التجول (بحرية)؛ فتفكَّكت الانضباطات (المؤسسات الانضباطية) الضخمة والكثيفة المتراصة إلى وسائل مرنة للرقابة، يسهل نقلها وتبنّيها. وفي بعض الأحيان، كانت الأجهزة المغلقة هي التي أضافت إلى وظيفتها الـداخلية والتخصصيـة دور رقابـة خارجيـة، منمية حولها هامشاً كاملًا من الرقابات الجانبية. وهكذا لم يعد للمدرسة المسيحية أن تكتفى فقط بتنشئة أولادٍ طيَّعين؛ بل كـان عليها أيضـاً أنْ تسمح بمـراقبة الأهـل، والاطلاع عـلى أسلوب عيشهم، ومواردهم، وتقواهم وآدابهم. ومالت المدرَّسة لأنَّ تشكل مراصد صغيرة اجتماعية من أجلُّ الدخول على الراشدين وممارسة رقابـة منتظمـة عليهم: إنَّ سلوك الطفـل السيء، أو غيابـه، هو ذريعة شرعية، برأي ديميا Demia، للذهاب إلى الجيران وسؤالهم، خاصة إذا كان هناك مبرّر يحمل على الاعتقاد بأن الأسرة لم تدلر بالحقيقة؛ ثم إلى الأهل أنفسهم، للتأكد من أنهم على معرفة بالدروس الدينية والصلاة، وفيها إذا كانوا مصممين على اقتلاع العيوب من أولادهم: كم يوجد لديهم من سرير، وكيف تتوزع أفراد العائلة هذه الأسـرَّةَ في الليل؛ وأحيـاناً تنتهى الـزيارة بصدقة، أو بهدية صورة أو بتخصيص أسرة إضافية (15) . . وبذات الكيفية صمم المستشفى ، أكثر فأكثر، كنقطة ارتكاز من أجل الرقابة الطبية على الأهالي في الخارج. بعد حريق مستشفى أوتيل ديو سنة 1772، قُدمت عدة طلبات من أجل تبديل المنشآت الكبرى، الثقيلة جداً وغير المرتبة أبدأ بسلسلة من المستشفيات ذات الحجم المصغر؛ وأعطيت مهمـة استقبال المـرضي من الحي، وأيضاً جمع المعلومات، والسهر على الظاهرات الوبائية المستوطنة المتفشية بصورة طارثة، وفتح المستوصفات، وتقديم النصائح للسكان وإطلاع السلطات على مجرى الحالة الصحية في المنطقة (16).

ورأينا أيضاً انتشار الإجراءات الانضباطية، انطلاقاً من مؤسسات مغلقة، بل من مراكز رقابة محددة في المجتمع. وقد لعبت مجموعات دينية، وجمعيات خيرية، ولمدة طويلة هذا الـدور «دور وضع الأهالي في الانضباط، فمنذ [الاصلاح المضاد] وصولاً إلى تكاثر المؤسسات الخيرية في أيام ملكية تموز، فتعددت المبادرات من هذا النمط؛ وكانت لها أهداف دينية (كإعادة المرتدين والتوعية الأخلاقية) ومن واقتصادية (العون والحضّ على العمل) أو سياسية (والهدف هو مناهضة النقمة أو الاضطراب). يكفي أن نذكر على سبيل المثل أنظمة مؤسسات الإحسان في الأبرشيات المباريسية. وكانت الأرض التي تجب تغطيتها مقسمة إلى أحياء يتوزعها أعضاء الجمعية. وكان على هؤلاء أن يزوروها بانتظام. ووكان عليهم العمل على منع قيام المواخير، ومنع الشجار، وأماكن التعري، والقهار، والفضائح العامة، والتجديف والإلحاد وغيرها من الاضطرابات التي يجب الاستعلام عنها موضحة في الإنظمة: «منها استقرار في المسكن، معرفة الصلوات، التي يجب الاستعلام عنها موضحة في الإنظمة: «منها استقرار في المسكن، معرفة الصلوات، التردّد على الكنيسة، تعلم مهنة، التقيّد بالأخلاق («وإذا كانوا لم يقعوا في الفقر بسبب خطئهم»)؛ وأخيراً يجب الاستعلام بذكاء عن كيفية سلوكهم في منازهم، وإذا كانوا مسالمين فيا ينبّم وتجاه جيرانهم، وإذا كانوا حريصين على تنشئة أولادهم على نخافة الله. وعمّا إذا كانوا لا يطيقون الإباحية والملاطفة في ينبّم وخاصة تجاه بناتهم الكبار. وإذا حصل الشك في صحة زواجهم، فتجب مطالبتهم عاثلاتهم، وخاصة تجاه بناتهم الكبار. وإذا حصل الشك في صحة زواجهم، فتجب مطالبتهم بشهادات الزواج» (١٦٠).

3 - دولنة أواليات الانضباط. في إنكلترا قامت مجموعات خاصة ذات صبغة دينية بتأمين وظائف الانضباط الاجتهاعي (18) ولمدة طويلة؛ في فرنسا، فإنه إن تبقى قسم من هذا الدور بين يدي جمعيات رعائية خاصة وجمعيات خيرية، فإنَّ القسم الأخر - والأهم حتماً - قد تسلمه باكراً جهاز الشرطة.

إنَّ تنظيم شرطة مركزية اعتبر لمدة طويلة - وحتى في نظر المعاصرين، التعبير المباشر عن السلطة المطلقة للملكية؛ لقد أراد العاهل أنْ يكون له وقاض تابع له يُسرُ إليه مباشرة بأوامره، وبمهاته، وبرغباته، ويكلف بتنفيذ الأوامر والاعتقالات، (19). وبالفعل، وبعد استرجاع عدد من الوظائف السابقة الوجود - تعقب المجرمين، الرقابة في المدينة، الرقابة الاقتصادية والسياسية - كانت ملازميات البوليس والملازمية العامة التي تتوجها في باريس في آلة إدارية موحدة ودقيقة: هاكل دوائر التنفيذ والتحقيق التي تنطلق من الدائرة تنتهي عند الملازم العام. . . فهو الذي يدير كل الدواليب التي يولد مجموعها النظام والانسجام . ومفاعيل إدارته ليس لها من تشبيه أفضل من حركات الأجسام الساوية (20).

ولكن إذا كان البوليس كمؤسسة قد نُظَّمَ تنظيهً جيداً بشكل جهاز دولة، وإذا كان قد رُبِطَ بإحكام، مباشرة بمركز السلطة السياسية، فإنَّ نمط السلطة التي كان البوليس يمارسها، والأواليات

<sup>(\*)</sup> الإصلاح المضاد (Contre- Reforme) ساد ما بين القرنين السادس والسابع عشر. وجاء رداً على البرونستنية ومحاولة القضاء عليها. وجددت الكنيسة الكاثوليكية خلاله أنظمتها الدينية وأساليبها (المراجع). (\*\*) أي إرجاع البروتستانتين إلى دين الكثلكة. (م).

التي كان يستعملها، والعناصر التي كانت محل تطبيقها، يجب أن تكون مخصصة؛ إن البوليس جهاز يجب أن يتمدد ليشمل الجسم الاجتهاعي بأكمله، وليس فقط من خلال الحدود القصوى التي يبلغها، بل بفعل دقة التفاصيل التي يأخذها على عاتقه. فالسلطة البوليسية يجب أنْ تتناول وكلَّ شيء، ليس فقط مجمل الدولة ولا مجمل الملكة كجسم مرثي وغير مرثي يجسد الملك، بل تتناول ذرات الأحداث والأعهال، والسلوكات والآراء أي وكلَّ ما يجري، (21)؛ إنَّ هدف البوليس هو هذه والأشياء القليلة التافهة التي تكلمت عنها كاترين الثانية في وتوجيهاتها العظمى، (22)(ه). مع البوليس نكون في هذا اللامحدد من الرقابة الذي يسعي نظرياً إلى الوصول إلى الحبة الصغرى، وإلى الظاهرة العابرة جداً في الجسم الاجتهاعي: وإن وزارة قضاة وضباط البوليس هي من أهم الوزارات؛ والشؤون التي هي من اختصاصها هي بنوع ما غير محددة، ولا تمكن رؤيتها إلاً بعد فحص مفصل عما فيه الكفاية، (23): إنها اللامتناهي في الصغر في السلطة السياسية.

وهذه السلطة لكي تمارس نفسها، يجب أنْ توفر لنفسها أداة الإشراف الدائم، الدقيق الشامل، الكلي الحضور، الأداة القادرة على جعل كل شيء تحت الرؤية، إنما شرط أنْ تجعل نفسها وذاتها غير مرثية. إنَّ سلطة البوليس يجب أنْ تكون كنظرةٍ من غير وجهٍ تُحَوّلُ كلَّ الجسم الاجتهاعي إلى حقل رؤية: آلاف العيون تقبع في كل مكان، وانتباهات متحركة ودائماً متهقظة، شبكة طويلة متراتبة، تشمل، بحسب رأي لومير، في باريس، ثهانية وأربعين مفوضاً وعشرين مفتشاً، ثم «الملاحظين»، المدفوع لهم بصورة منتظمة و«الذبابات الحقيرة»، المدفوعة أجورهم باليومية، ثم المخبرين، المصنفين بحسب المهمة، وأخيراً المومسات. هذه الرقابة التي لا تتوقف، بجب أن تجمع ضمن سلسلةٍ من التقارير والسجلات؛ فيطوال القرن الشامن عشر، حاول نص بوليسي ضخم تغطية المجتمع بفضل تنظيم توثيقي معقد(<sup>24)</sup>. وبخلاف طرق التحرير القضائي أو الإداري فإن ما يُدَوَّن على هذا الشكل، هو السلوكات، والمواقف، والاحتهالات، والشكوك.

ولكن يجب أن نلاحظ أنَّ هذه الرقابة البوليسية، إذا كانت بأكملها وبين يدي الملك»، فهي لا تعمل في اتجاء واحد. إنها في الواقع جهاز ذو مدخل مزدوج: فعليه أن يستجيب، وهو يحرك جهاز العدالة، لرغبات الملك المباشرة؛ ولكنه أيضاً معني بأن يستجيب لمطاليب من هم تحت؛ المواقع أنَّ وأوامر الاعتقالات»(٥٠٠) الشهيرة والتي ظلت لمدة طويلة تعتبر رمز التحكم والتسلط الملكي، والتي عملت من الناحية السياسية على تشويه ممارسة الاعتقال، كانت في معظمها تتم بناء على طلب العائلات والمعلمين، والأعيان المحليين، وسكان الأحياء وكهنة الكنائس؛ وكانت وظيفتها العمل على المعاقبة بالحبس لنوع من المخالفات البسيطة مثل الاضطراب والشغب وعدم

<sup>(\*)</sup> إمبراطورية روسيا خلال القرن الثامن عشر. (م).

<sup>(</sup>ه. Lettres de cachet : تعنى أوامر الاعتقالات السرية (م).

الطاعة، والسلوك السيىء؛ أي المخالفات التي أراد لودو Le doux طردها من مدينته الكاملة البناء هندسياً والتي سيّاها دمخالفات اللارقابة». وعلى العموم، أضاف بوليس القرن الثامن عشر، بما له من دور مساعد للعدالة في ملاحقة المجرمين، وأداة من أدوات المراقبة السياسية للمؤامرات، ولحركات المعارضة وللثورات، وظيفة انضباطية. وهي وظيفة معقدة لأنها تجمع السلطة المطلقة التي للملك إلى أصغر مراكز السلطة، المنتشرة في المجتمع؛ لأنَّ البوليس يمد، بين هذه المؤسسات الانضباطية المختلفة المغلقة (كالمشاغل، والجيوش، والمدارس) شبكة وسيطة، تعمل حيث لا تستطيع هذه المؤسسات التدخّل، فتضبط الفضاءات غير المنضبطة؛ ولكنه (أي البوليس) يغطيها، ويربط فيها بينها، ويضمنها بقوته المسلحة: ذلك هو انضباط ما بين الانضباطات وانضباط ما فوق الانضباط. وفإن الملك عن طريق بوليس حكيم يستطيع تعويد الشعب على النظام وعلى الطاعة (25).

كرّس تنظيم الجهاز البوليسي، في القرن 18، تعمياً للانضباطات طاول أبعاد الدولة. من هنا يفهم لماذا استطاع البوليس - رغم أنه كان مرتبطاً بالشكل الأكثر وضوحاً بكل ما كان، في الحكم الملكي، خارج ممارسة العدالة المنتظمة - أن يقاوم، مع أقلّ ما يمكن من التعديلات، إعادة تنظيم السلطة القضائية، ولماذا لم يتوقف عن فرض امتيازاته عليها حتى اليوم، وبشكل متزايد الثقل؛ ذلك أنه يشكل بدون شك ذراعها الزمني (٥٠٠)؛ ولكنه أيضاً - وبصورة أفضل المؤسسة القضائية - يشكل جسماً واحداً، باتساعه وبآوالياته، مع المجتمع من النمط الانضباطي. مع ذلك، من غير الصحيح، الاعتقاد بأن الوظائف الانضباطية كانت قد صُودرت واستوعبت لمرة واحدة وأخيرة من قبل جهاز من أجهزة الدولة (٥٠٠٠).

«فالانضباط» لا يمكن أن يتطابق لا مع مؤسسة ولا مع جهاز؛ إنه غط من أغاط السلطة، وغوذج من غاذج ممارستها، يشمُل مجملاً كاملاً من الأدوات والتقنيات، والوسائل، ومستويات السطبيق، والمرامي؛ إنها وفيزياء» أو وتشريع» للسلطة، إنه تكنولوجيا. وهو قد تقوم به إما مؤسسات ومتخصصة» (الإصلاحيات، أو مؤسسات التأديب في القرن 19)، وإما مؤسسات تستخدمه كأداة أساسية من أجل غاية محددة (بيوت التربية، والمستشفيات)، وإما مراكز موجودة سابقاً تجد فيه وسيلة تقوية أو وسيلة إعادة تنظيم الأواليات السلطوية الداخلية (لا بد في يوم من الأيام من تبين كيفية وانضباط» العلاقات بين العائلات، خاصة في الخلية - أهل - أولاد،

<sup>(\*)</sup> مهندس معياري من القسون الشامن عشر، بنى قصسوراً خاصسة، واشتهر ببنساء مجمسع المالح - (Arc-et-Senans) وقد دُمِّر أثر أبنيته خلال الثورة لسمعتها غير الشعبية. وكتب خلال سجنه أثناء الثورة، بحثه النظرى المسمى:

<sup>.</sup> L'architecture Considérée sous le Rapport de l'Art, des Moeurs et De la Législation وهو ما يرجع إليه فوكو هنا. (المراجع).

<sup>(\*\*)</sup> الزمني هنا عكس الديني. (المراجع).

<sup>(\*\*\*)</sup> أنها حصرت في جهاز واحد من أجهزة الدولة، أي الشرطة. بل سنرى غير ذلك، كما سيشرح المؤلف. (المراجع).

ممتصة ، منذ العصر الكلاسيكي ، هيكليات خارجية ، مدرسية ، عسكرية ، ثم طبية ، وطبية نفسية ، ونفسانية ، جعلت من العائلة المكان المميز لبروز المسألة الانضباطية مسألة السوي واللاسوي) ؛ وإما أجهزة جعلت من الانضباط مبدأ وظيفيتها الداخلية (انضباطية الجهاز الإداري انطلاقاً من العصر النابوليوني) ، وإما أخيراً أجهزة حكومية وظيفتها ليست حصرية بل رئيسية ، وهي فرض الانضباط على مستوى مجتمع ما (البوليس).

وإذاً يمكن الكلام إجمالاً عن تشكيل مجتمع انضباطي ضمن هذه الحركة التي تنطلق من الانضباطات المغلقة، وهي نوع من والكرنتينا» - الحجر الاجتماعي، وصولاً إلى أوالية يمكن تعميمها من أواليات والاستشرافية - البانوبتية». ليس لأنَّ النموذجية الانضباطية للسلطة، قد حلت محل كل النموذجيات الأخرى، بل لأنها قد تسربت إلى داخل الأخريات، فطغت عليها أحياناً، ولكنها خدمتها كوسيط، رابطة فيها بينها، محددةً لها، ومتبحةً، بشكل خاص، نقل مفاعيل السلطة إلى العناصر الأكثر دقةً والأكثر بُعداً إنه يؤمن توزيعاً لا متناهي الصغر لعلاقات السلطة.

بعد بنتهام بسنوات قليلة، حرر جوليوس شهادة الولادة لهذا المجتمع (26). قال، في معرض كلامه عن المبدأ الاستشرافي (البانوبتي)، فهو يمثل هنا أكثر من براعة هندسية معارية: فإنه حَدَثُ في «تاريخ العقل البشري». في الظاهر، ليس هناك أكثر من حل لمشكلة تقنية؛ ولكن عبرها، أخذ نمط جديد من المجتمعات يرتسم. إن العصور القديمة كانت حضارة مشهد مسرحي. وجعل عدداً قليلاً من الأغراض في متناول كثرة من الرجال وتحت رقابتهم»: وقد أجابت الهندسة المعارية للمعابد والمسارح والسيركات على هذه المشكلة. مع المسرح تسيط الحياة العامة، وزخم الأعياد، والتقارب الحسي. في هذه الطقسيات التي يسيل فيها الدم، كان المجتمع يستمد الحيوية، ويتشكل للحظة كما لوكان جسماً كبيراً وحيداً. أما العصر الحديث فقد طرح المشلكة مقلوبة: إعطاء عدد قليل، أو حتى إعطاء فرد واحد الرؤية الخاطفة لجمع كبير. في عتمع حيث لم تعد العناصر الرئيسية هي الجهاعة والحياة العامة، بل الأفراد العاديون من جهة، والدولة من جهة أخرى، لا يمكن للعلاقات أن تنتظم إلاً ضمن شكل مقلوب تماماً للمشهد والمسرح]: وإنه يعود إلى العصر الحديث، إلى تأثير الدولة المتزايد دائماً، إلى تدخلها المعمق يوماً فيوماً، في كل تفصيلات وكل روابط الحياة الاجتماعية، يعود أمرُ زيادة واستكمال ضهاناتها فإن الدولة سعياً وراء هذا الهدف الكبير قامت باستخدام وبتوجيه بناء وتوزيع الأبنية المخصصة المولة كثرة كبرة من الرجال دفعةً واحدةً».

لقد قرأ جوليوس كعملية تاريخية منجزة ما كان بنتام قد وصفه وكأنه برنامج تقني. إنَّ مجتمعنا ليس هو مجتمع المشهد، بل مجتمع المراقبة؛ فتحت مسطح الصور، تتم السيطرة على الأجسام بالعمق؛ وراء التجريد الكبير للتبادل، يستمر التقويم الدقيق والمحدد للقوى المفيدة؛ وإنَّ شبكات الاتصال هي ركائز تراكم المعرفة ومركزتها؛ وتحدد شبكة الإشارات مراسي السلطة؛ ولم تعد الكلية الجميلة للفرد مبتورة، مقموعة، معطوبة بفعل النظام الاجتهاعي، بل إنَّ الفرد فيه يصنع بعناية، وفقاً لتكتيك كامل للقوى وللأجسام. إننا أقلُّ إغريقية عما نتصور. ولسنا لا على

المدرجات ولا فوق المسرح، بل نحن في الآلة البانوبتية، تجتاحنا مفاعيلها السلطوية التي نجدها نحن بأنفسنا لأننا إحدى عجلاتها. وربحا وجدت أهمية الشخصية النابوليونية، في المشولوجيا التاريخية، هنا أحد أصولها: إذ تقع هذه الشخصية عند نقطة التقاء المهارسة الملكية والطقسية للسيادة بالمهارسة المراتبية والدائمة للانضباط غير المحدد. فهي التي تشرف وتحيط بكل شيء بنظرة واحدة، والتي لا يفوتها أي تفصيل، مهما صَغَر: وتستطيعون أن تقطعوا بأن أي قسم من الامبراطورية غير محروم من الرقابة، وأن أية جرية وأية جنحة، وأية نحالفة يجب ألا تبقى بدون ملاحقة، وأن عين العبقرية التي تعرف كيف تشغل كل شيء، تشمل مجمل هذه الآلة الواسعة، دون أن يمكن لأي تفصيل أن يفوتهاه (٢٥). إن المجتمع الانضباطي، في لحظة ازدهاره الكامل، ما يزال يرتدي مع الأمبراطور المظهر القديم، مظهر السلطة المسرحية. فهو كعاهل، بآن واحد، مغتصب للعرش القديم ومنظم للدولة الجديدة، لقد جمع في صورة رمزية واحدة وأخيرة، كل العملية الطويلة التي أخذت تنطفىء بواسطتها الأبهة وأبحاد السيادة، والمظاهر السلطوية الاستعراضية بالضرورة، واحدة بعد الأخرى، خلال المارسة اليومية للرقابة، في الاستشرافية الاستواضية بالمضرورة، واحدة بعد الأخرى، خلال المارسة اليومية للرقابة، في الاستشرافية (البانوبتية) حيث تنهى يقظة النظرات المتشابكة كل فائدة للنسركما للشمس (١٠).

\*\*\*

يحيلُ تشكّل المجتمع الانضباطي إلى عدد من العمليات التاريخية الواسعة التي سوف يستقر في داخلها. وهي عمليات اقتصادية، وقضائية سياسية، وعلمية، أخيراً.

1 - بشكل إجمالي، يمكن القول إن الانضباطات هي تقنيات تهدف إلى تأمين تناسق التعدديات البشرية. صحيح أنه لا يوجد هنا أي شيء استثنائي، ولا حتى مميز: فعلى كل نظام سلطة تُطرح المشكلة ذاتها. ولكن من خصوصية الانضباطات، أنها تحاول في مواجهة التعدديات، تطبيق تكتيك سلطوي يستجيب لثلاثة معايير: جعل ممارسة السلطة أقل كلفة ما أمكن (اقتصادياً بفضل الإنفاق القليل الذي يؤديه؛ سياسياً بفضل سريته، وخارجيته الضعيفة، واختفائيته النسبية، والمقاومة الضعيفة التي يبتعثها)؛ العمل على دفع مفاعيل هذه السلطة واختماً ربط هذا النمو والاقتصادي، للسلطة بمنتوج الأجهزة التي تعمل هذه السلطة بواسطتها وأخيراً ربط هذا النمو والاقتصادي، للسلطة بمنتوج الأجهزة التي تعمل هذه السلطة بواسطتها الطواعية والمنفعة، في كل عناصر النظام. هذا الهدف المزدوج للانضباطات يتجاوب مع وضع تاريخي معروف تماماً. فهناك من جهة النمو الديموغرافي المندفع الكبير خلال القرن 18: تزايد السكان المتحركين (إذ إن أحد أغراض الانضباط الأولى هو تثبت السكان؛ فالانضباط هو أحد السكان المتحركين (إذ إن أحد أغراض الانضباط الأولى هو تثبت السكان؛ فالانضباط هو أحد

<sup>(\*)</sup> النسر، رمز نابليون (الإمبراطور). الشمس رمز الملك (لويس الرابع عش). يقصد المؤلف أنه ما أن عمّت الرقابة كل أجهزة الدولة والمجتمع على مختلف أشكالها ومراتبها، فإنه لم يعد ثمة فائدة لتفخيم وتعظيم صورة الحاكم المطلق في رأس السلطة. (المراجع).

وسائل مكافحة البداوة)(٥)؛ تغير المقاييس الكمي للجهاعات التي تجب السيطرة عليها أو تحريكها (منذ بداية القرن 17 حتى عشية الثورة الفرنسية، تضاعف عدد التلامذة، مثله، دون شك، كمثل سكان المستشفيات؛ وكان الجيش أيام السلم في آخر القرن الثامن عشر، يعد أكثر من مثتى ألف). والمظهر الآخر للوضع هو نمو جهـاز الإنتاج، المـتزايد أكـثر فأكـثر والمعقد، والمـتزايد الكلفة أيضاً، والـذي كان من المطلوب رفع مردوديته. إنَّ تنامي الوسائل الانضباطية كـان يستجيب لهاتين العمليتين، أو بالأحرى، بدون شك، كان يستجيب لضرورة تضبيط علاقتها. فلا الأشكال الموروثة (المتبقية) عن السلطة الفيودالية (الإقطاعية) ولا بنيات الملكية الإدارية، ولا الأواليات المحلية للرقابة، ولا التشابك اللامستقر الذي شكلته هذه الأواليات مجتمعة، لم تستطع تأمين هذا الدور: فقد مُنعت من ذلك تماماً بفعل التوسّع الناقص والعديم الانتظام لشبكتها. وبفعل وظيفيتها التي كانت غالباً ما تثير المنازعات، ولكن وفي شكل أخصّ «بفعل ارتفاع الكلفة الباهظة، للسلطة التي تمارس فيها. فهي كانت «باهظة الثمن» من عدة معان لأنها كانت تكلف الخزينة مباشرةً الكثير، ولأن نظام تلزيم المرافق العامة(٠٠٠ أو نظام المزارع كان ثَقِيْل الوطأة بشكل غير مباشر على السكان، لأنَّ المقاومات التي كان يواجهها كانت تجره إلى حلقةٍ من التدعيم الدائم، لأنه كان يعمل أسـاساً عن طـريق الاقتطاع (اقتـطاع المال والمنتـوجات بــواسطة الجهــاز الضرائبي الملكي والأمرى والكهنون)؛ اقتطاع الرجال أو الوقت عن طريق السخرة والتجنيد، وحبس المتشردين أو نفيهم. ويسجل نمو الانضباطات ظهور تقنيات أوالية سلطوية تنتمي إلى اقتصاد مختلف تماماً: أواليات سلطةٍ، بـدلاً من أن تأتي ﴿إسقاطاً ، فإنها تندمج من داخـل في الفعالية المنتجة للأجهزة، وفي نمو هذه الفعالية، وفي استعمال ما تنتجه، فبـدلًا من المبدأ القـديم «اقتطاع عنف» الذي كان يحكم اقتصاد السلطة، أحلَّت الانضباطات مبدأ «لطف المبدأ، إنساج -ربح،؛ وأصبحت تستخدم كتقنيات تتيح، وفقاً لهذا المبدأ التوفيق بين كثرة الناس، وتكاثر الأجهزة الإنتاجية (وهنا يجب أن نفهم ليس فقط والإنتاج، بالذات، بل إنتاج المعرفة والكفاءات في المدرسة، وإنتاج الصحة في المستشفيات، وإنتاج القوة التدميرية بواسطة الجيش).

في هذه المهمة التوفيقية، كان على الانضباط أن يَحُلُّ عدداً من المشاكل، لم يكن اقتصاد السلطة القديم مهيئاً لها بما فيه الكفاية. فهو يستطيع أن يُخفِضَ «لا نفعية» الظاهرات الجماهيرية: تخفيض ما يجعل الكثرة أقل طواعية تحريكية كوحدة، تقليص ما يتعارض مع استخدام كل عنصر من عناصرها، ومع استخدامها كلها كمجموع؛ تخفيض كل ما قد يلغي فيها محاسن العدد؛ ولهذا قضى الانضباط بالتثبيت؛ فهو يجمد أو ينظم التحريكات؛ وهو يُحلُّ الإبهام والغموض، والتجمعاتِ المتراصة فوق المبادلات المريبة، والتوزعات المحسوبة، وكان عليه أيضاً أن يلجم كل القوى التي تتشكل انطلاقاً بالذات من كثرةٍ منظمة؛ وكان عليه أن يجمّد مفاعيل

<sup>(\*)</sup> المقصود هنا من البداوة طابعُ الترحل الدائم للسكان، وعدم الاستقرار. (المراجع).

<sup>(</sup> المهود الملكية والإقطاعية ببيع المرفق Offices Venaux وهو النظام المتبع في العهود الملكية والإقطاعية ببيع المرفق ( وظيفة، إدارة ما) لقاء مبلغ، يسترده المشتري من الضرائب التي يفرضها المستفيد على سكان المقاطعة، أو المنطقة. (المراجع).

(السلطة المضادة) المتولّدة عنه والتي تشكل مقاومة للسلطة التي تريد السيطرة على هذه المقاومة: اضطرابات، ثورات، تنظيمات عفوية، تكتلات ـ كل ما يمكن أنْ ينتج عن الاتصالات الأفقية. من هنا واقعة أن الانضباطات تستعمل إجراءات الفصل والعمودية، التي ادخلتها فيها بين مختلف عناصر الخطة الواحدة لانفصالات محكمة قدر الإمكان، وأنها تحدد شبكات تراتبية متراصة، وباختصار إنها تواجه القوة الداخلية والمعادية التي هي للكثرة، بأسلوب الهرم المتواصل والمفردِن. وعليها أيضاً أن تعمل على تنمية الفائدة الفردية لكل عنصر من عناصر الكثرة، إنما بوسائل تكون هي الأسرع والأقل كلفة، أي باستخدام الكثرة بذاتها كوسيلة لهذا النمو؛ من هنا، ومن أجل استخراج أقصى ما يمكن من الوقت ومن القوى من هذه الأجسام، ظهرت هذه المناهج المجملية التي هي البرامج الزمنية، والتأهيل الجماعي، والتهارين والرقابة الشاملة والمفصلة بـآنِ واحد. فضلًا عن ذلك، بجب أنْ تعمل الانضاطات على تنمية مفعول المنفعة الخاصة بالكثرات، وعلى أنْ تجعل كل كثرةٍ منها أكثر فائدة ونفعاً من مجموع عناصرها: وذلك أنه من أجل تنمية المفاعيـل القابلة للاستعمال، في «المتعدد العناصر» عرفت الانضباطات تكتيكات توزيع ، وملاءمة متبادلة، تخصُّ الأجسام، والحركـات والإيقاعـات، [وتكتيكات] تفـريق بين الكفـاءات، وتنسيق متبادل بالنسبة إلى الأجهزة وإلى المهمات. وأخيراً كان عـلى الانضباط أن يستخـدم علاقـات السلطة، لا فوق، بل ضمن نسيج الكثرة بالذات، وذلك بالشكل الأكثر سرِّية ما أمكن، والأفضل تمفصلًا مع الوظائف الأخرى لهذه الكثرات، والأقل كلفة أيضاً: وهذا يتطلّب وجود أدوات سلطة مغفلة تمتد لتشمل الكثرة، التي تحكمها الأدوات، مثل الرقابة التراتبية، والتسجيل الدائم، والمحاكمة والتصنيف الدائمين. وبالإجمال استبدال سلطة تظهر من خلال ألق اللذين بمارسونها، بسلطة تشيَّءُ بمكر الذين يخضعون لحكمها، وتكوين معرفة بهؤلاء، بدلًا من نشر العلامات والـدلالات البذُّخية السيادية، وبكلمةٍ، فإنَّ الانضباطات هي مجمل ابتكارات صغيرة تقنية أتـاحت تنمية العظمة المفيدة للكثرات، وذلك بتخفيض مساوىء السلطة التي يتوجب عليها لكي تجعلها نافعة تماماً \_ أن تتحكم بها. إنَّ أية كثرة، سواءً كانت مشغلًا، أو أمة، جيشاً أو مدرسة، تبلغ عتبة الانضباط، عندما تكون العلاقة من الواحد إلى الآخر مؤاتية.

إذا كان الإقلاع (\*\*) الاقتصادي للغرب قد بدأ مع الوسائل التي أتاحت تراكم رأس المال، فيمكن القول، ربما، إن الطرق لإدارة تراكم الناس قد أتاحت إقلاعاً سياسياً، بالنسبة إلى أشكال للسلطة، تقليدية، طقسية، مكلفة، عنيفة، سرعان ما سقطت بالقدم، فاستبدلت بتكنولوجيا للإخضاع دقيقة محسوبة. الواقع أنَّ العمليتين، تراكم الناس وتراكم رأس المال، لا يمكن أن تنفصلا، ولم يكن بالإمكان حل مشكلة تراكم الناس دون نمو جهاز إنتاجي قادر بآنٍ واحد على إعالتهم وعلى استخدامهم، وبالعكس إنَّ التقنيات التي تجعل الكثرة التراكمية من الناس مفيدةً، فإنها تسرَّع حركة تراكم رأس المال. وعند المستوى الأقبل عمومية، غذَّت

 <sup>(\*)</sup> بمعنى الانطلاق. وقد حافظنا على ترجمة (Decollage) بمعنى الإقلاع لخصوصية الدلالة التي يريدها الكاتب.
 (المراجع).

التحولات التكنولوجية في الجهاز الإنتاجي، وتقسيم العمل، وإعداد وسائل انضباطية، مجملاً من العلاقات المتلاحمة جداً (28). وكل واحد من التراكمين جعل الأخر محناً وضرورياً؛ وكل واحد من الاثنين استخدم كنموذج للآخر. لقد شكل الهرم الانضباطي الخلية الصغرى للسلطة وبداخلها تم فرض فصل، وتنسيق ومراقبة المهات وجعلها فعّالة. وشكّل التربيع التحليل للوقت وللحركات، وللقوى الجسدية، هيكلية عمليانية حتى إنه أمكن بسهولة نقل مجموعات كان يجب إخضاعها لأواليات الإنتاج؛ وكان الإسقاط الكثيف للمناهج العسكرية على التنظيم الصناعي مثلاً لهذه النمذجة لتقسيم العمل انطلاقاً من هيكليات السلطة. ولكن بالمقابل انسحب التحليل التقني لعملية الإنتاج، وتفككها «الآلي» على قوة العمل التي كانت مهمتها الفردية التي جمعتها هذه القوى الانضباطية، هو من آثار هذا الاسقاط. فلنقل إنَّ الانضباط هو الوسيلة التقنية التوحيدية التي بها تتقلص قوة الجسم، وبتكاليف أقل ـ كقوة «سياسية» وتبلغ أقساء كقوة «سياسية» وتبلغ أقساء كقوة مفيدة. لقد اقتضى نم وقتصاد رأسائي وجود نمطية نوعية نحصوصة للسلطة الانضباطية يمكن استخدام صيغها العامة، ووسائل إخضاع القوى والأجسام، أي «التشريع السياسي» باختصار، عبر نظم سياسية، وعبر أجهزة أو مؤسسات متنوعة جداً.

2 - ليست النمطية الاستشرافية للسلطة - عند المسترى الابتدائي، التقني والفيزيائي المتـواضع حيث تقع - تحت التبعية المباشرة ولا هي ضمن الامتداد المباشر للبنيات الكبرى القضائية -السياسية، في مجتمع ما؛ ومع ذلك فهي ليست مستقلة بصورة مطلقة. من الناحية التاريخية اختفت العملية التي بموجبها أصبحت البورجوازية، عبر القرن 18، البطبقة المسيطرة سياسياً. وراء إقامة إطار قضائي واضح، مقنن، مساواتي شكلياً، وعُبْر إنشاء نظام من النمط الـبرلماني التمثيلي. ولكن نمو وتعميم الأجهزة الانضباطية شكُّلا الرافد الآخر المظلم، لهذه العمليات فكان الشكل الحقوقي العام الذي ضمِنَ نظام حقوق متساوية من حيث المبدأ، مدعوماً بهذه الأواليات الصغيرة اليومية والفيزيائية، وبكل هذه الأنظمة \_ السلطوية الميكروسكوبية اللامساواتية في جوهرها واللاتناظرية التي شكلتها الانضباطات. وإذا كان النظام التمثيلي قد أتاح، بشكل قطعى ـ مباشـرةً أو مداورة، ببـدائل أو بـدون بدائـل، أنْ تشكل إرادة الجميع المركز الأساسي للسيادة، فإنَّ الانضباطات قدمت، في الأساس، ضانةً لخضوع القوى والأجسام. لقد شكلت الانضباطات الحقيقية والجسدية الأساس التحتي للحريات الشكلية والحقوقية. يمكن تصور العقد كأساس مثالي للحق وللسلطة السياسية؛ وتشكل الاستشرافيـة الوسيلة التقنيـة، المنتشرة عالميـاً، لـلإكراه وللقهـر. فهو لم ينفـك يبني في العمق البنيات الحقـوقيـة للمجتمـع، من أجـل تشغيـل الأواليات الفعلية للسلطة، في مواجهة الأطر الشكلية التي اتخذتها لنفسها. ودعصر الأنوار، الذي اكتشف الحريات هو الذي اخترع أيضاً الانضباطات.

في الظاهر لا تشكل الانضباطات شيئاً أكثر من حق \_ تحتي. فهي تبدو وكانها تمدد إلى المستوى اللامتناهي الوجودات الفريدة، والأشكال العامة المحدّدة بالحق؛ أو أيضاً إنها تبدو كأساليب تدريب يتبح للأفراد أن يندمجوا في هذه المتطلبات العامة. إنها تكمل ذات النمط من الحق، بعد

تغيير سلَّمه، وبعـد جعله، بهذا أكـثر دقـةُ، وبـدون شـك أكـثر تسـامحـاً. والأوْلى أنْ نـرى في الانضباطات نوعاً من نقض الحق. فهي تقـوم بدور محـدد هو إدخـال اللاتنـاظرات التي يصعب تجاوزها، واستبعاد التبادلات. بالدرجة الأولى لأنَّ الانضباط يخلق بين الأفراد رابطًا «خصوصيـًا» هـ ورابط إكراهـات، مختلف بشكل كـامل عن الالـتزام التعاقـدى؛ ويمكن الحصول عـلى قبـول انضباط ما عن طريق العقد؛ والكيفية التي فرض بها هذا القبول، والأواليات التي شغَّلها، والتبعية غير الارتدادية لبعض هذه الأواليات على بعضها الأخير، ووفائض السلطة، المثبت في جهة واحدة، واللاتعادل في مواقع «الفرقاء» بالنسبة إلى النظام المشترك، كل ذلك يعارض الرابط الانضباطي بالرابط التعاقدي، ويتبح تعطيل هذا الأخير منهجياً انطلاقاً من اللحظة التي يصبح فيها مضمونَه أواليةً انضباطية. فمن المعلوم مثلًا كم من الوسائل الفعلية تحرَّفُ الفَرضيةُ الحقوقيَّة لعقد العمل: ليس انضباط المشغل هو الأقل أهمية. فضلًا عن ذلك، في حين أنَّ الأنظمة الحقوقية تصف الأفراد القانـونيين، وفقـأ للقواعـد الكلية، فـإنَّ الانضبـاطـات تميّـز وتصنُّف، وتخصص؛ إنها توزُّع على طول السلم، وتقسم حول قاعدة، وتُراتِب الأفرادَ بعضَهم بـالنسبة إلى بعض، وعنـد اللزوم إنها تنزع الكفـاءة وتلغى القيمة، وعـلى كل حـال، في الفضـاء، وبخـلال الزمن الذي تمارس فيه الانضباطات رقابتها، وتشَغِّلُ لا تناظرات سلطتها، فإنها تعلق القانون تعليقاً غير كامل أبداً، دون أن يلغي أبداً كذلك. ومهما كان الانضباط منتظماً ومؤسسياً، فهو، في أواليته، وحق مضاد». وإذا كانت الحقوقية الشاملة للمجتمع الحديث تبدو وكأنها تعينٌ حدود ممارسة السلطات فإن استشرافيتها المنتشرة في كل مكان، تشغـل فيها [في هـذه الحقوقيـة]، نقضاً للحق، آليـةً ضخمة ونحيفـةً بآنِ واحـد، تدعمُ، وتقـوي، وتكثُّر لاتنـاظر السلطات، وتجعـل الحدود المرسومة لها عديمة الجدوى. فالانضباطات الدنيا، والاستشرافيات المعتادة يمكنها أن تكون تحت مستوى بروز الأجهزة الكبرى وتحت مستوى الصراعات السياسية الكبرى. فقد كانت، في تاريخ تكوين (جينالوجيا) المجتمع الحديث، مع سيطرة الطبقة المستمرة على هـذا المجتمع هي، المقابلُ السياسي للقواعد الحقوقية التي بموجبها يتم توزيع السلطة. من هنا بـدون شك الأهميـة المرتبطة، منذ أمد بعيد جداً، بالوسائل الصغرى في مجال الانضباطية، وبهذه الحيل الحقيرة التي اخترعتها، أو أيضاً بالمعارف التي تعطيه [أي الانضباط] وجهاً مشروعاً؛ من هنــا الخشية من التخلُّص من هـذه الوسـائل إنْ لم نجـد بديـلًا منها؛ من هنـا التأكيـد على أنها قـائمةً في أسـاس المجتمع بالذات، وفي توازنه، في حين أنها تشكُّـل سلسلة من الأواليات التي تخلخـل نهائياً، وفي كل مكان علاقات السلطة؛ من هنا الإصرار على اعتبارها الشكل المتواضع إنما المحدِّد لكل أخلاق، في حين أنها تشكل حزمة من التقنيات الفيزيائية السياسية.

ولكي نعود بهذا الشأن إلى مسألة العقوبات الشرعية يجب إعادة وضع السجن مع ما يقترن به من تكنولوجيا إصلاحية هنا: عند النقطة التي يتم فيها قُلْبُ سلطة العقاب المقننة إلى سلطة انضباطية للمراقبة؛ عند النقطة التي تأتي فيها العقوبات الشاملة، المفروضة بموجب قوانين، لتطبق انتقائياً على بعض الأفراد، هم دائياً أنفسهم؛ عند النقطة التي تصبح فيها إعادة توصيف الفرد الحقوقي عن طريق العقوبة، تقويماً للمجرم نافعاً؛ عند النقطة التي ينقلب فيها الحقً

فيخرج من ذاته، وحيث يصبح الحق المضاد المحتوى الفعليُّ والمؤسَّسَ للأشكال الحقوقية. فإن ما يعمِّم عندئذ سلطة العقاب، ليس هو الـوعي الشامـل للقانـون في نفس كـل فـرد من الأفـراد الحقوقيين، بل الامتداد المنتظم، بل الشبكة المتراصة إلى ما لا حدُّ له من الوسائل الاستشرافية.

3 ـ إنَّ لعظم هذه الوسائل إذا أخذت واحدةً واحدةً، تاريخاً طويلاً وراءها. ولكن نقطة الجدة فيها، في القرن الثامن عشر، هي أنها، عند تشكلها وتعميمها، بلغت المستوى الذي انطلاقاً منه يأخذ تكون المعرفة وتزايد السلطة بالاستقواء بشكل منتظم وفقاً لعملية داثرية. عندها تكون الانضباطات قد اجتازت العتبة والتكنولوجية». إنَّ المستشفى، في بادىء الأمر، ثم المدرسة، وفيها بعد أيضاً، المشغل، لم يجر وترتيبها، فقط بفضل الانضباطات؛ بل أصبحت بفضلها، أجهزة بحيث إنَّ أوالية تشييء يمكنها أن تصلح فيها لأنْ تكون أداة إخضاع، وإنَّ كل نمو للسلطة يفسح المجال فيها إلى معارف ممكنة، وإنه، انطلاقاً من هذا الرابط، المتعلق بالانظمة التكنولوجية، أمكن، داخل العنصر الانضباطي، تشكل الطب العيادي، والطب النفسي، وسيكولوجيات الطفل، وعلم النفس التربوي، وعقلنة [ترشيد] العمل. عملية مزدوجة إذن: تحرّر معرفي (إبستيمولوجي) انطلاقاً من ترهيف لعلاقات السلطة؛ مضاعفة لمفاعيل السلطة بفضل تشكل وتراكم المعارف الجديدة.

يندرج انتشار الطرق الانضباطية ضمن عملية تاريخية واسعة: تقريباً في ذات الحقبة تطور الكثير من التكنولوجيات الأخرى - الزراعية (اغرونوميا) agronomique، الصناعية، الاقتصادية، إنما يجب الاعتراف أنه: إلى جانب الصناعات المنجمية، والكيمياء الناشئة، وأساليب المحاسبة الوطنية، وإلى جانب الأفران العالية أو الآلة البخارية كانت الاستشرافية قلها وأساليب المحاسبة الوطنية، وإلى جانب الأفران العالية أو الآلة البخارية كانت الاستشرافية قلها تمتدح في إذ قلم اعترف لها أكثر من أنها طوباوية صغيرة غريبة، ومن أنها حُلم خباثة - قليلاً، كها لو أن بتتام كان وفورييه، Fourier جمعية بوليسية، اتخذ والفالانستيري وصع ذلك، نجد هنا المعادلة التجريدية لتكنولوجيا واقعية جداً، وهي تكنولوجيا الأفراد. فكونها غير ممدوحة كثيراً فلهذا أسباب كثيرة؛ وأوضح هذه الأسباب، هو أن الخطابات بشأنها قلم أخذت، إلا فيما خص التصنيفات الأكاديمية، صفة العلمية. ولكن أكثر وجسدية يمارسها الناس بعضهم على بعض. وإذا كان لهذه التكنولوجيا نقطة انتهاء غير مجيدة، فإنَّ منطلقها يصعب الاعتراف به [لأنه غير محمود]. ولكنه من غير الجائز عدالة مقارنة الأساليب والانضباطية باختراعات مثل الآلة البخارية أو ميكروسكوب آميسي (microscope d'Amici). فالأولى هي اكثر صنعة ومع ذلك، وبشكل من الأشكال، إنها أكثر تفوقاً. فإذا كان من الواجب العثور على مكافيء معادل تاريخي لها، أو على الأقل إذا كان من الواجب العثور على نقطة الواجب العثور على مكافيء معادل تاريخي لها، أو على الأقل إذا كان من الواجب العثور على مكافيء معادل تاريخي لها، أو على الأقل إذا كان من الواجب العثور على مكافيء معادل تاريخي لها، أو على الأقل إذا كان من الواجب العثور على مكافيء معادل تاريخي لها، أو على الأقل إذا كان من الواجب العثور على مكافيء معادل تاريخي لها، أو على الأقل إذا كان من الواجب العثور على نقطة

<sup>(\*)</sup> بمعنى أنها لم تكن مطلوبة بعد أن حلت هذه التكنولوجيا الكبيرة محل الإنسان ورقابته المباشرة (م\_المراجع).

<sup>(\*\*)</sup> Phalanstère في نظام Fourier مسكن جماعي اشتراكي في نظرية فوريه. تراجع الفوريسريه Fourier في قاموس لاروس القرن العشرين. والبانوبتيكون أو المستشرف سبق شرحه. (المترجم).

مقارنة، فإنَّ ذلك يكون أفضل من جهة التقنية «التفتيشية»(٥٠).

لقد اخترع القرن 18 تقنيات الانضباط والفحص، بما يشبه قليلًا اختراع القرون الـوسطى التحقيق القضائي إنما بطرق أخرى مختلفةٍ تماماً: إن إجراءات التحقيق، وهي تقنية قديمة ضرائبية وإدارية، قد تطورت بشكل خاص مع إعادة تنـظيم الكنيسة وتــزايد الــدول الأميريــة في القرنين XIII, XII. في ذلك الحين تسربت إجراءات التحقيق، بالضخامة المعروفة في اجتهاد المحاكم الأكليركية، ثم في المحاكم المدنية. فالتحقيق كبحثِ تسلطي عن حقيقة معاينةٍ أو مشهودٍ بها يتعارض بالتالي مع الإجراءات القديمة حول القسم، والخوارق، والمنازلة القضائية، والحكم لله أو أيضاً المصالحة بين الأفراد(٠٠٠). التحقيق هو السلطة العليا تـدعي لنفسها حق إثبات الحقيقة بواسطة عدد من التقنيات المقعّدة. ولكن إذا كان التحقيق قد اندمج منذ ذلك الحين مع العدالة الغربية (وحتى أيامنا هذه) فإنه يجب أن لا ننسى لا نشأت السياسية، ولا علاقت بولادة الدول والسيادة المَلكية، ولا أيضاً انحرافه اللاحق ودوره في تكون المعرفة. فـالتحقيق كان فعُـلًا القطعة الأولية، بدون شك، ولكنها الأساسية من أجل تأسيس العلوم التجريبية؛ فقد كان الرحم القانوني السياسي لهذه المعرفة الاختبارية، التي نعرف جيـداً أنها انطلقت بسرعـة في أواخر القرون الوسطى. ربما كان صحيحاً أنَّ الرياضيات، في اليونان، قد ولدت من تقنيات القيـاس؛ وفي كل حال فقد وُلدت علوم الطبيعة، في قسم منها، في أواخر القرون الوسطى، من ممارسات التحقيق. فالمعرفة التجريبية الكبرى التي غطت أشياء العالم ودوّنتها في تنظيم خطابٌ غير محدّد يُثبت ويصف ويقرر «الوقـائع» (وذلـك في اللحظة التي بـدأ فيها العـالم الغربي يستــولي اقتصاديــأ وسياسياً على هذا العالم بالذات)، إن هذه المعرفة كان لها نمـوذجها العمـلي في دمحاكم التفتيس، ـ هذا الاختراع الضخم الـذي واراه لطفنا الحديث في ظلَّ ذاكرتنا. فإن ما شكَّله هذا التحقيق السياسي ـ الحقوقي الإداري والجنائي، الديني والعلماني بالنسبة إلى علوم الطبيعة، شكَّله التحليل الانضباطي بالنسبة إلى علوم الإنسان. إنَّ هذه العلوم التي تتغنَّى بها وإنسانيتنا، منذ أكثر من قرن تجد رحمها في الدقة المفرطة والخبيثة التي في الانضباطات وتقصّياتها. وربما كمانت هذه التقصيات بالنسبة إلى علم النفس، وإلى الطب النفسي، وإلى علم التربية، وإلى العلم الجنائي، وإلى الكثير من المعارف الأخرى الغريبة، ما كانت سلطة التحقيق الرهيبة بالنسبة إلى المعرفة الهادئة بالحيوانات والنباتات أو الأرض. سلطة أخرى ومعرفة أخرى. هذا ما حاوله، على عتبة العصر الكلاسيكي باكون، رجل القانون والدولة، في نطاق العلوم التجريبية في تطبيق منهجية التحقيق. أي مراقب عظيم هو هذا الذي وضع منهجية الفحص في مجال العلوم الإنسانية؟ ما لم يكن هذا ممكناً بالضبط. ذلك أنه، إذا كان صحيحاً أنَّ التحقيق، عندما أصبح تقنية بالنسبة إلى العلوم التجريبية، قد انفصل عن الإجراء التفتيشي حيث كان يتجذِّر تاريخياً، فَإِنَّ الفحص، فيها خصه، قد بقى أقرب ما يكون من السلطة الانضباطية التي كوُّنتهُ. لقد ظلِّ [الفحص] وسيبقى

نسبة إلى معنى التفتيش المارس عبر محاكم التفتيش في القرون الوسطى (م).

<sup>(\*\*)</sup> وهي كلها حالات قضائية كانت معروفة في الماضي (م).

قطعة ضمنية داخل الانضباطات. لا شكّ أنه قد تلقى تطهيراً نظرياً عندما اندمج في علوم كالطب النفسي وعلم النفس. وبالفعل، فإننا نلحظه في أشكال الاختبارات، والمقابلات والاستجوابات، والاستشارات، يصحح ظاهرياً أواليات الانضباط: فإنَّ السيكولوجيا المدرسية مكلّفة بتصحيح تشدّدات المدرسة، كما تكلف المقابلة الطبية أو الطب النفسي بتصويب مفاعيل انضباط العمل. ولكن يجب أن لا نقع هنا في الخطا؛ إنَّ هذه التقنيات لا تعمل إلاَّ على إحالة الأفراد من مقام انضباطي إلى مقام آخر، وهي تستعيد بشكل مُكَنَّفٍ مُركَّزٍ أو مُقعد، هيكلية والسلطة على المدرقة الملائمة لكل انضباط الأفراد من غوذجه السياسي - الحقوقي ؛ وبالمقابل ما يزال الفحص أسير الذي وَلَد علوم الانضباطية.

لقد فرض إجراء التحقيق نفسه في القرون الوسطى على العدالة الاتهامية، إنما عن طريق عملية جاءت من أعلى؛ أما التقنية الانضباطية من جهتها فقد اجتاحت بمكر وكأنها من تحت، عدالة جزائية ما تزال، في مبدئها، تفتيشية. فإن كل الحركات الكبرى الأنحرافية التي تميز العقابية الحديثة من مثل خُلق مشكلة من المجرم وجريمته، الاهتهام بعقوبة تكون إصلاحاً، وتطبيباً، وهداية، تقسيم عملية الحكم بين محاكم متنوعة يفترض بها أنها تقيس، وتقوم، وتشخص، وتشفي، وتحوّل الأفراد - كل هذا ينم عن تسرب الفحص الانضباطي إلى التفتيش القضائي.

إن الشيء الذي فرض نفسه، بعد الآن، على العدالة الجزائية كنقطة ارتكاز لها، وكموضوع «مفيدٍ» لها، لن يكون أبداً جسد المجرم المنتصب ضد جسد الملك؛ ولن يكون كذلك أيضاً الفردَ الحقوقي في عقد مثالي؛ بل هو الفرد الانضباطي. فإنَّ النقطة القصوى في العدالة الجزائية في ظل «النظام القديم» ألفرنسي، كانت تقطيع جسد قاتل الملك تقطيعاً لامحدوداً: اظهار السلطة الأقوى فوق جسد المجرم الأكبر الذي يبرز [يفجر] تدميرُه الكامل الجريمة على حقيقتها. فالنقطة المثالية في عقابية اليوم تقوم على الانضباط اللامحدود: استجوابٌ ليس له نهاية، وتحقيقٌ يمتد بدون حد ضمن مراقبة دقيقة ومتهادية دائماً في تحليلها؛ حكمٌ يشكل بـذات الوقت تكـوينَ ملفٍ لا يُقْفَلُ أبداً، لطفٌ محسوبٌ في عقـوبة حبكهـا فضولُ فحص عنيف، إجـراءٌ يشكل بـآنِ واحدِ القياسَ الدائمَ لانحرافِ يقاس بالنسبة إلى قاعدة لا يمكن فحص الوصول إليها، والحركة المقاربةَ التي تضغط من أجـل اللحاق بهـا في الـلانهايـة. إنَّ التعـذيب يكمـل منـطقيـاً إجـراءً محكـومـاً «بالتفتيش». ويمدد الوضعُ «تحت المراقبة» بالطبع عدالةً تجتاحهـا المناهـج الانضباطيـة واجراءات الفحص. فأنَّ يغدو السجن الانفرادي، بما فيه من تعاقبات للوقت دقيقة مقطعة، ومن عمل إجباري، ومن مراكز مراقبة وتسجيل درجـات من قبل مشرفيـه [معلّميه]المتخصصين في شؤون تعيين المعيارية الذين يكملون ويضاعفون من وظائف القاضي ـ فأن يغدو السجن هـو الأداة الحديثة للعقاب، ما العجب في ذلك؟ ما العجب إذا كان السجن شبيه المصانع، والمدارس، والثكنات، والمستشفيات، التي جميعها شبيهة السجون؟

## هوامش ومراجع الفصل الثالث

| Archives militaires de Vincennes, A 151691 sc, Pièce.                                          | (1) |
|------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| يتفق هذا النظام مع سلسلة كاملة من الأنظمة يعود تاريخها إلى تلك الحقبة ذاتها أو إلى حقبة سابقة. |     |
| J. Bentham, Panopticon, Works, éd. Bowring, t. IV, p. 60-64. Cj. planche n° 17.                | (2) |

- (3) في Postscript to the Panopticon 1791، تضيف Bentham محرات مظلمة مدهونة بالأسود تلف بناء الرقابة، وكل ممر يتيح رصد طبقتين من الصوامع.
- J. Bentham, Panopticon, Works, T4, p. 45. (5)
- G. Loisel, *Histoire des ménagenies*, 1912, II, p. 104-107, cf. planche N° 14. (6)
- J. Bentham, Panopticon versus New South Wales. Works, éd. Borwing, t.IV, p. 177. (8)
- (9) م. ن. ص 40. إذا كان بتتام (Bentham) قد قدم مَشْلَ الإصلاحية، فـذاك الأنها ذات وظائف متعددة تمارسها (رقابة، تفتيش أوتوماتيكي، حصر، عزلة، أشغال شاقة، تعليم).
  - (10) م. ن. ص 65.
  - (11) م. ن. ص 39.

(20)

- (12) عندما تخيل بتتام هذا الدفق المستمر من الزوار الداخلين عن طريق معبر تحت الأرض إلى البرج المركزي، ومنه يستطيعون مشاهدة المنظر الدائري للبانوبتيكون، كان يعرف البانورامات (Panoramas) (المناظر الشاملة) التي بناها باركر (Barker) تماماً في ذات الحقبة (الأولى تعود إلى سنة 1787، وفيها كان الروار، الجالسون في المركز الرئيسي، يشاهدون في جميع ما حولهم عرض منظر، ومدينة، ومعركة. لقد كان الروار يحتلون تماماً موقع النظرة السيادية.
- ch. Demia, Règlement pour les écoles de la ville de Lyon, 1716, p. 60-61. (13)
- (14) تقرير Talleyand أمام Constituante (الجمعية التأسيسية الفرنسية)، 10 Septembre 1719 ذكره: A. Léon La Révolution Française et l'éducation technique, 1968, p. 106.
- Ch. Demia Règlement pour les écoles de la Ville de Lyon, 1716, p. 39-40. (15)
- (16) في النصف الثاني من القرن الثامن عشر، كثر الحلم في استخدام الجيش كمركز مراقبة وتربيع عام يتيح مراقبة الأهالي. والجيش الذي كان مجتاج في القرن السابع عشر إلى الانضباط، اتخذ كأداة وللضبط، (يراجع بتوسع: J. Servan Le Soldat citoyen, 1780).
  - (17) يعيات الصدقة في القرن 18,17. نجد عدة أنظمة تخض جمعيات الصدقة في القرن 18,17.
- cf. L. Radzinovitz, the English criminal law, 1956, t.II, p. 203-241. (18)
  - (19) ملاحظة Duval، السكرتير الأول في ملازمية البوليس، ذكرها:
- Funck-Brentano, Catalogue des manuscrits de la bibliothèque de l'Arsenal, t.IX, p. I. N.T. Des Essarts, Dictionnaire universel de police, 1787, p. 344, 528.
- le Maire (21) في مذكرة وضعت بناء على طلب Sartine، من أجل الإجابة عن ستة عشر سؤالاً طرحها

| جوزيف الثاني حول البوليس الباريسي، وقد نشرت هذه المركزة من قبل Gazier ، سنة 1879:            |      |
|----------------------------------------------------------------------------------------------|------|
| المحق لـ: Instruction pour la rédaction d'un nouveau code, 1769, p. 8535.                    | (22) |
| . N. Delamare, Traité de la Police, 1705, Préface                                            | (23) |
| غير مرقمة الصفحات.                                                                           |      |
| M. Classaique, la Lieutenance fénér- في سجلات البوليس في القرن الثامن عشر، بُكن الاستناد إلى | (24) |
| ale: de police, 1906.                                                                        |      |
| E. de Vattel, le Droit des Gents 1768, p. 162.                                               | (25) |
| N.H. Julius, Leçons les Prisons, trad. Française, 1831, p. 384-386.                          | (26) |
| .J. B. Treilhard Motifs du code d'instruction criminelle                                     | (27) |
| . Cf. K. Marx, Le Capital, livre I, 4e section, chap. XIII.                                  | (28) |
| وكذلك التحليل المفيد جداً الذي وضعه:                                                         |      |
| .F. Guervy et D. Deleule, Le Corps productif, 1973                                           |      |
| براجع سذا المضوع، Michel Tort, O.I. 1974                                                     | (29) |

القسم الرابع IV السبن

## الفصل الأول

## المؤسسات الكاملة والصارمة

السجن أقل حداثة مما يقال عندما يُجْعَلُ منشأه مع نشأة القوانين الجديدة. إنَّ الشكل ـ السجن سبق في وجوده استخدامُه المنهجي بموجب القوانين الجزائية. فقـد تشكّل خـارج الجهاز القضائي، عندما وضعت، ع<mark>بر ا</mark>لجسم الاجتماعي كلّه، الإجراءات من أجمل تفريق الأفراد، وتثبيتهم، وتوزيعهم فضائياً، وتصنيفهم، واستخراج أقصى ما يمكن من الوقت منهم، وأقصى ما يمكن من القوى، وتقويم أجماعهم، وتقنين سلوكهم الدائم، وإبقائهم ضمن دائرة الرؤية التي لا ثغرة فيها، وإحاطتهم بجهاز كامل من الرقابـة، والتسجيل، والـترقيم، وإقامـة معرفـة حولهم تتراكم وتتمركز. فالشكل العام لتجهيز يجلل الأفراد طيعين ومفيدين، بفضل عمل محدد على أجسادهم، قد رسم مؤسسة السجن، قبل أن يعرِّفها القانون كعقوبة مثلى. فلقد تحقق في منعطف القرن الثامن عشر والقرن التاسع عشر، انتقال إلى عقوبة الاعتقال، هذا صحيح؛ وقمد كان هذا شيئاً جديداً. إنما كان الأمر يتعلَّى، في الواقع فنح العقابية على أواليات إكراهية سبق وضعها في مكانِ آخر. وسجلت «نماذج» الاعتقال الجزائي من مشل ( - غانه Gand ، غلوسستر Gloucester ، ولنوت ستريت Walnut Street \_) النقاط الأولى المرئية لهذا التحول، أكثر مما سجلت تجديدات أو نقاط انطلاق. وسجل الحبس، وهو القطعة الأساسية في المجموعة العقابية، بالتأكيد، لحظةً مهمةً في تاريخ العدالة الجزائية: وهو وصولها إلى «الإنسانية». ولكنه يعتبر أيضاً، لحظةً مهمةً في تـاريخ هـذه الأواليات الانضباطية التي كـانت السلطة الجديـدة الطبقيـة بصـدد تطويرها: لحظة قيامها باستعمار المؤسسة القضائية. عند منعطف القرنين، عرّف تشريع جديد سلطة العقاب بأنها وظيفة عامة في المجتمع تمارس بذات الشكل على كل أعضائه، وفيها يكون كل منهم ممثلًا على قدم المساواة؛ ولكن التشريع الجديد جعل من الاعتقال العقوبة المثملي، أدخل إجراءات سيطرة تمييزية لنمط خاص من السلطة. عدالة تصف نفسها بأنها «المساواتية»، وجهاز قضائي يصف نفسه بأنه «ذو استقلال ذاق»، ولكنه تجتاحه فروقات أشكال الإخضاع الانضباطية، ذلك هو ظرف ولادة السجن، «عقوبة المجتمعات المتحضرة»(1).

يمكن أن نفهم السمة المؤكدة التي ارتداها باكراً جداً «السجن ـ العقوبة». في السنوات الأولى من القرن التاسع عشر، كان هناك أيضاً وعي لجدته؛ ومع ذلك فقد بدا السجن مرتبطاً جداً، وفي العمق، بمسار المجتمع بالذات، حتى إنه ألقى في النسيان كل العقوبات الأخرى التي كان مصلحو القرن الشامن عشر قد تصوروها. وبدا بدون بديل أو خيار، وكأنه محمول بحركة التاريخ ذاتها: «ليست المصادفة، وليست نزوة المشترع هي التي جعلت السجن الأساس والبناء شبه الكامل لكل سلمنا الجزائي القائم حالياً؛ إنه تقدم الأفكار وتلطف الأداب»(2). وإذا كان مناخ البداهة(6) قد تحول خلال ما يزيد على قرن بقليل، فهو لم يختف. معلومة هي كل مساوىء السجن، وأنه خطر عندما لا يكون بدون جدوى. ومع ذلك لا تمكن «رؤية» بديله. إنه الحل المكروه الذي لا يمكن الاستغناء عنه.

هذه «البداهة» [حول تفسير نشأة السجن] التي لا نستطيع الانفصال عنها، ترتكز أولاً على الشكل البسيط وللحرمان من الحرية». كيف لا يكون السجن العقوبة المثل في مجتمع تشكل فيه الحرية سلعة يملكها الجميع بالشكل ذاته ويتعلّق بها كل واحد بنوع من الشعور «الشامل والثابت» (3) وإذاً فخسارتها لها الثمن ذاته بالنسبة إلى الجميع، فهي أفضل من الغرامة إذ تشكل العقوبة «المساواتية». وضوح، بنوع من الأنواع، قضائي للسجن. ثم فضلاً عن ذلك فإنها تتيح القياس الكمي للعقوبة بدقة بحسب متغير الوقت. هناك «شكل - أجر» للسجن يشكل، في المجتمعات الصناعية، وبداهته» الاقتصادية. ويتيح له أن يبدو كتعويض. فحرمان المحكوم من الوقت يعني أنَّ السجن يبدو وكأنه يترجم بصورة محددة فكرة أن المخالفة قد أضرّت، متجاوزة الفضحية، بالمجتمع بأكمله. بداهة اقتصادية - أخلاقية لعقوبة تقيّم بالنقود العقوبات بالأيام، والأشهر والسنوات وتُقيْم معادلات كمية بين الجرم والمدة. من هنا التعبير الكثير التداول، والمتوافق تماماً مع مسار العقوبات، رغم تضاده للنظرية المدقيقة في الحق الجزائي، القائلة بأن الوضع في السجن هو «لتسديد الدين المتوجّب». السجن «طبيعي» كها هو «طبيعي» في مجتمعنا الوضع في السجن هو «لتسديد الدين المتوجّب». السجن «طبيعي» كها هو «طبيعي» في مجتمعنا الوضع في السجن هو «لتسديد الدين المتوجّب». السجن «طبيعي» كها هو «طبيعي» في مجتمعنا الوضع في السجن هو التسديد الدين المتوجّب». السجن «طبيعي» كها هو «طبيعي» في مجتمعنا الوضع في السجن هو «لتسديد الدين المتوبة المتوبة المقت القياس المبادلات.

ولكن بداهة السجن ترتكز أيضاً على دوره المفترض أو المطلوب، كجهاز لتغيير الأفراد. كيف لا يكون السجن مقبولاً بصورة مباشرة، وهو لا يقوم، عن طريق الحبس والتقويم والتطويع، إلا باستحداث كل الأواليات الموجودة في الجسم الاجتهاعي تقريباً، بعد أنْ يكون قد زاد فيها؟ السجن ثكنة صارمة قليلاً، مدرسة بدون تساهل، مشغل قاتم، ولكنه، في نهاية الأمر، لا يختلف عنها بشيء من الناحية النوعية. هذا الأساس المزدوج القانوني الاقتصادي من جهة، التقني ـ الانضباطي من جهة أخرى ـ قد أظهر السجن وكأنه الشكل الأكثر مباشرة والأكثر حضارةً من بين كل العقوبات. وهذا المسار المزدوج هو الذي أعطاه في الحال، صلابته. هناك شيء واضح بهذا الشان وهو أنَّ السجن لم يكن في بادىء الأمر حرماناً من الحرية، أعطي فيها

<sup>(\*)</sup> أي أنه إذا كان هذا التفسير الذي أورده الكاتب حول نشأة السجن هو ما شكل البداهة، أي القبول به، إلا أن ذلك لا يعنى أنه هو التفسير الصحيح (م).

بعد وظيفةً تقنية إصلاحية، فلقد كان منذ البداية «اعتقالاً شرعياً» مُمِّلَ إضافة إصلاحية، أو هو أيضاً مشروع تغيير للأفراد أتاح حرمانهم من الحرية تشغيله ضمن الإطار الشرعي. وبالإجمال غطى الحبس الجزائي، منذ مطلع القرن التاسع عشر بآنٍ واحدٍ الحرمان من الحرية وتحويل الأشخاص تقنياً.

لنستذكر عــدداً من الوقــائع. في قــانوني سنــة 1808 و1810 وفي التدابــير التي سبقتهما ولحقتهــها مباشرة، لم يلتبس السجن بالحرمان من الحرية المجرّد، لقد كـان، أو يجب أن يكون، في جميــع الأحوال أوالية تفاضلية وغائية. تفاضلية لأنه لم يكن ذا شكل واحد، بحسب ما إذا كـان الأمر يتعلَّق بمتهم أو بمحكوم، بشخص يستحق الإصلاح أو بمجـرم: بيت التوقيف، بيت الإصـلاح، والبيت المركزي، كلها يجب من حيث المبدأ أنْ تتطابق تقريباً مع هـذه الفروقـات، وأنْ تؤمِّن عقاباً، ليس فقط، متدرّجاً من حيث الزخم، بل متنوعاً من حيث أهدافه. لأنَّ السجن له غاية مرسومة من أول الأمر(4): «إن القانون وهو يفرض عقوبات أكثر خطورة بعضها من بعض، لا يمكن أن يسمح للفرد المحكوم بعقوباتِ بسيطة، أن يجبس في ذات المحل اللذي يجبس فيه المحكوم بعقوبات أكثر خطورة. . . إذا كانت العقوبة المفروضة بحكم القانون تهدف بصورة رئيسية إلى التعويض عن الجريمة، فإنها تقصد أيضاً تغريم المجرم»(أ). وهذا التحوّل، يجب طلبه من المفاعيل الداخلية التي للحبس(). سجن ـ عقوبة، سجن جهاز: وإنَّ النظام الـذي يجب أن يسود في «بيوت القوة» [السجون] يمكن أنْ يساهم بقوة في تجديد المحكومين؛ لقد ولَّدت عيـوب التربية، والعدوى من الأمثلة السيئة، والبطالة. . . الجرائم. وإذاً فلنجرّب أنْ نقفـل على كـل مصادر الفساد هذه؛ ولتطبق في بيوت القوة قواعد أخلاقية سليمة؛ والمحكومـون إذا أجروا عـلى عمل سوف يحبونه في النهاية، عندما يقطفون ثمرته، يكتسبون الاعتياد على الانشغال ويتلذَّذون به ويحتاجونه؛ وليعطوا لأنفسهم بالتبادل مثال الحياة الناشطة، فتصبح عاجلًا حياة نقية؛ وسرعان ما يبدأون بالتأسف على الماضي. وهذا التأسف هـ وطليعة حب الـ واجب، (6). وفي الحال تشكـل التقنيات الإصلاحية جزءاً من الهيكل المؤسسي للاعتقال الجزائي.

ويجب التذكير أيضاً أنَّ الحركة الرامية إلى إصلاح السجون، وإلى مراقبة مسارها ليست ظاهرة متأخرة. وهي لا تبدو وكانها تولّدت من محضر إثبات فشل، محقق حسب الأصول. إنَّ «إصلاح» السجن هو تقريباً معاصر للسجن بالذات. فهو يكاد يشكل برنامجه. فالسجن، منذ البداية، قد التزم بسلسلة من أواليات المرافقة، كان يفترض بها ظاهرياً أنْ تصلحه، ولكنها تبدو وكانها تشكل جزءاً من مساره بالذات، لفرط ما ارتبطت بوجوده في طول تاريخه. وكان هناك، في الحال، تكنولوجيا ثرثارة للسجون. تحقيقات: تحقيق شابتال Chaptal منذ سنة 1801 (عندما تعلق الأمر بمجرد ما يمكن استخدامه من أجل ترسيخ الجهاز السجوني في فرنسا)، تحقيق ديكازس Decazes، سنة 1819، وكتاب فيليرمي Villerme المنشور سنة 1820، والتقرير حول المربوت المركزية الذي وضعه مارتينياك (Martignac) سنة 1829، والتحقيقات التي قام بها في

<sup>(\*)</sup> المقصود أنه يجب أن يتحقق هذا التحول فيها يمكن أن تحدثه مفاعيل الحبس الداخلية في وضع السجين (م).

الولايات المتحدة بومونت دي توكفيل Montalivet سنة Beaumont de Tocqueville إلى مدراء وبلويت Blouet سنة 1835، ومجموعات الأسئلة التي وجهها مونتاليفت Blouet إلى مدراء المراكز وإلى المجالس العمومية، أثناء حدة المناقشة حول عزل الموقوفين، وقامت جمعيات، لمراقبة مسار السجون واقتراح تحسينها: في سنة 1818، قامت بصورة رسمية وجمعية تحسين السجون، société des ومعدها بقليل وجمعية السجون، Société pour l'amélioration des prisons وبعدها بقليل وجمعية السجون، تعليات أو prisons كها قامت مجموعات خيرية مختلفة. واتخذت تدابير لا تحصى ـ قرارات، تعليات أو قوانين: منذ الإصلاح الذي ارتأته فترة الترميم الأولى للملكية ابتداء من شهر أيلول سنة 1814، والذي لم يطبق أبداً، وصولاً إلى قانون 1944 الذي أعده توكفيل Tocqueville، والذي أقفل لفترة من الوقت نقاشاً طويلاً حول جعل السجن فعالاً. وقامت برامج لتأمين مسار الآلة ـ السجن أن: برامج معالجة الموقوفين؛ نماذج ترتيب مادي، بعضها ظلّ مجرّد مشاريع مثل مشاريع دانجو Danjou وبلويت Blouet وهارو ـ رومان المتاسات (مثل التعميم المؤرخ في 9 آب 1841 حول بناء بيوت التوقيف) وأخرى أصبحت أبنية مندسية فعلية جداً. مثل وبتيت روكيت، Petite Roquette حيث تحقق في فرنسا لأول مرة الحبس الانفرادي.

إلى هذا تجب إضافة المنشورات الصادرة إلى حد ما، مباشرة عن السجن وقد سطرها إمًّا عبون للأعيال الخيرية مثل آپيرت Apperet ، وإمَّا، بعد ذلك بقليل، «اختصاصيون (مثل حوليات الشاريتي الصدقة Annales de la Charité» وإمَّا أيضاً موقوفون سابقون؛ مثل: جاك المفقير Pauvre Jacques في آخير الترميم، أو غيازيت سيانت بيلاجي Sainte-Pélagie ، في بداية ملكية تموز<sup>(9)</sup>.

يجب ألا ننظر إلى السجن كمؤسسة جامدة هزتها حركات الإصلاح على دفعات. فكانت ونظرية السجن أسلوب عمله الثابت بدلاً من أنْ تكون انتقاده الضمني ـ أحد شروط عمله. فاستمر السجن دائماً جزءاً من حقل ناشط كثرت فيه المشاريع، وإعادة التنظيم، والتجارب، والخطابات النظرية، والشهادات، والتحقيقات. فلقد كانت تحيط بالمؤسسة السجنية، كثرة من الكلام والإطناب، ويشار حولها حماس واهتهام كبير. فهل كان السجن حقاً منطقة مظلمة ومهملة؟ هذه الواقعة التي لم تنفك تقال منذ حوالي قرنين هل تدل على أنَّ السجن لم يكن كذلك (م)؟ فيا أن غدا السجن عقوبة شرعية، حتى أثقل المسألة القديمة الحقوقية السياسية حول حق العقاب بكل المشاكل، وبكل الاضطرابات التي دارت حول التكنولوجيات الإصلاحية للفرد.

\*\*\*

المقصود من هذا التساؤل أن كثرة الاهتام والكلام عن السجن طوال قرنين كانت محاولة لإظهار هذه الحقيقة وهي كون السجن حيزاً مظلماً ومهجوراً (م).

يقول بالتاردا Baltarda (10) حول السجن إنه: «مؤسسات كاملة وصارمة». فالسجن يجب أن يكون جهازاً انضباطياً شاملًا. وبعدة معان: يجب أنْ يتكفل بكل أوجه الفرد وحالاته: تقويمه الجسدي، استعداده للعمل، سلوكه اليومي، موقفه الأخلاقي، كفاءاته؛ إذ يتطلب السجن أكثر من المدرسة بكثير ـ وأكثر من المشغل أو الجيش دائماً نـوعاً من التخصّص ـ هـو «انضباطي كـامل شامل. فضلًا عن ذلك فالسجن عارِ من أي خارج وهو بدون ثغرة؛ إنـه لا ينقطع، إلَّا عنــدما تنتهى مهمته بصورة تامة؛ أما أثره على الفرد فيجب ألا ينقطع: انضباط لا يتوقَّف. وأخيراً فبإنه يمارس سلطة شبه كاملة على الموقوفين؛ وهو له أوالياته الداخلية للقمع وللقصاص: انضباط استبدادي. وهو يصل إلى أقصى درجات الـزخم، بكـل الإجراءات التي تـوجـد في الأجهـزة الانضباطية الأخرى. فعليه أنْ يكون الآلية الأكثر قوةً من أجل فرض شكل جديد على الفرد المنحرف، وتكون صيغة عمله هي الإكراه من أجل تنشئة شاملة: (في السجن تستطيع الحكومة أنْ تتحكّم بحرية الشخص وبوقت المعتقل؛ انـطلاقاً من هـذا يمكن تصوّر سلطة الـتربيـة التي يمكنها، ليس فقط في يوم، بـل في تتالى الأيـام بل السنـين أنْ تنظم لـــــلإنسان وقت يقــظته ووقت ا منامه، وقت نشاطه وراحته، عدد ومدة وجباته، نوعية ومقدار أطعمته، طبيعة ونتاج العمل، وقت الصلاة، استعمال الكلام وبالتالي حتى استعمال فكره، هذه التربية التي تنظم ـ خلال المسافات البسيطة والقصيرة بـين قاعـة الطعـام والمشغل، وبـين المشغل إلى الـزنزانـة، حركـاتُ الجسم، وحتى في لحظات الراحة تحدد استعمال الوقت؛ هذه التربية التي، بكلمة واحدة، تتملك الإنسان بأكمله، وتتملك كلُّ ملكاته الجسدية والمعنوية الموجودة فيه والوقت الذي يكـون فيه هـو ذاته (11). هذه «الإصلاحية» الكاملة الشاملة تفرض إعادة تقنين للوجود مختلفٍ عن الحرمان القانوني المحض في الحرية، ومختلفٍ أيضاً عن مجرد الألية البسيطة للتمثيلات التي فكر بها المصلحون في حقبة الأيديولوجيا.

1 مبدأ أول، العزل. عزّل المحكوم عن العالم الخارجي، وعن كل ما تسبب بالمخالفة، وعن أشكال التواطؤ التي سهلتها. عزل الموقوفين بعضهم عن بعض. بحيث إنَّ العقوبة ليس فقط يجب أنْ تكون فردية، بل عاملة على التفريد. وهذا يتم بشكلين. أولاً يجب تصوّر السجن بشكل يمحو بذاته النتائج السيئة التي يقتضيها جمع محكومين مختلفين في ذات المكان: خنق المؤامرات والعصيان التي يمكن أنْ تحصل، ومنع وقوع تواطؤ مستقبلي أو ولادة احتمالات للابتزاز أو التخويف (يوم أنْ يصبح الموقوفون أحراراً)، منع وقوع الأعمال الشائنة من جراء واتحادات خفية سرية، وباختصار يجب الحرصُ على أنْ لا يشكل السجن، من الأشرار الذين يضمهم، جمهوراً منسجماً ومتماسكاً: «يوجد في هذه اللحظة فيها بيننا جمعية منظمة من المجرمين. . إنهم يشكلون أمة صغيرة داخل الأمة الكبيرة. وإنّ هؤلاء الرجال جميعاً، تقريباً، قد تعارفوا في السجون حيث تواجدوا. فهذا المجتمع هو الذي يتوجّب اليوم تشتيت أعضائه» (11). عدا عن السجون حيث تواجدوا. فهذا المجتمع هو الذي يتوجّب اليوم تشتيت أعضائه» (12). عدا عن ذلك فالعزلة يجب أنْ تكون أداة إيجابية من أجل الإصلاح، فعن طريق التفكير الذي تبعثه، والندم الذي لا يمكن إلا أنْ يتولّد: «ما أن يُقذف بالمحكوم في العزلة حتى يشرع في التفكير». فما أن يوضع وحده أمام جريمته حتى يتعلم كيف يكرهها، وإذا كانت نفسه لم تسام بَعْدُ من الشر،

فإنَّ الندم يأتي في العزلة ليجتاحها»(13). وأيضاً بفعل أنَّ العزلة تؤمن نوعاً من التنظيم الذاتي للعقوبة، وتتيح ما يشبه فردنة عفوية للعقاب: كلًا كان المحكوم أهلًا للتفكير، ازدادت جرميته في اقتراف الجريمة؛ ولكن أيضاً كلما ازداد ندمه حدةً، اشتدت عزلته إيلاماً؛ وبالمقابل، عندما يكون قد ندم في أعماقه، وغير ما في نفسه بدون أية مواربة، فإنَّ العزلة لا تعود ثقيلة عليه: ووهكذا بموجب هذا الانضباط المدهش، يحملُ كلَّ ذكاء وكلَّ خُلقية في ذاتيهما المبدأ والتدبير لقمع لا يمكن لأي ضلالة ولأي ضعف بشري أنْ يفسد يقينه ولا إنصافه الذي لا يتغير. . . فاليس هو في الواقع شبيهاً بخاتم عدالة إلهية وسماوية» (14)؟ . وأخيراً، وربما خصوصاً، تضمن عزلة المحكومين إمكانية أن تُمارسَ عليهم، مع كثير من الزخم، سلطة لا يَعدلها أيّ تأثير آخر؛ والمعلم، وخوري الرعية (المرشد) ووأهل الخير، وتأثيرهم في الموقوف المعزول: «فلنتصور قوة الكلام البشري الواقع ضمن الانضباط الرهيب، انضباط الصمت، وهو يتوجه إلى القلب وإلى النفس وإلى الشخص البشري» (15). تؤمّن العزلة المجالسة وجهاً لوجه بين الموقوف والسلطة التي النفس عليه .

عند هذه النقطة يقع النقاش حول النظامَينُ الأميركيين حول السجن: نظام أوبورن Auburn ونظام فيلادلفيا. الواقع، أنَّ هذا النقاش الذي يحتل مساحة بمثل هذا الاتساع(16). لا يهتم إلا بتنفيذ عزلة مقبولة من الجميع.

يفرض نظام أوبورن الزنزانة الفردية خلال الليل، والعمل والطعام بمشاركة الجميع، إنما تحت ظل الصمت المطلق، حيث لا يستطيع الموقوفون الكلام إلا مع الحراس، وبعد إذن منهم وبصوت منخفض. وهذا النظام يذكر بوضوح بالنموذج السائد في الأديرة. ويرجع أيضاً إلى انفساطية المشغل. فالسجن يجب أنْ يكون علماً مُصَغَراً عن مجتمع كامل يكون فيه الأفراد معزولين داخل وجودهم الأخلاقي، ولكن حيث يتم اجتاعهم ضمن إطار تراتبي صارم، بدون علاقة جانبية، والاتصال لا يتم إلا باتجاه عمودي. وأفضلية النظام الأوبيروني، بحسب انصاره: إنه تكرار للمجتمع بالذات. فإنَّ الإكراه مؤمن فيه بواسطة وسائل مادية، وخصوصاً أيضاً بواسطة قاعدة يجب تعلم احترامها، وهي مضمونة بالمراقبة وبالعقوبات. فبدلاً من إبقاء المحكومين «تحت الإقفال كالوحش الكاسر ضمن قفصه»، يتوجب جمعهم مع الأخرين، ووجعلهم يتشاركون معاً بتارين مفيدة، وإجبارهم جميعاً مشتركين على عادات حسنة، مع تحاشي العدوى الأخلاقية (مع أبتارين مفيدة، وإجبارهم جميعاً مشتركين على عادات حسنة، مع تحاشي الصمت»؛ هذه القاعدة تعود المسجون على «النظر إلى القانون وكأنه حكمة مقدسة تؤدي خالفتها إلى انتقام عادل وشرعي» (17). وهكذا يجب أنْ تعمل لعبة العزلة، والاجتماع بدون تواصل، والقانون المضمون برقابة لا تتوقف، على إعادة تأهيل المجرم باعتباره شخصاً اجتماعاً:

<sup>(\*)</sup> المقصود: مع تجنب انتشار عدوى العادات أو المارسات اللاأخلاقية بين السجناء. (م).

إنه يقوّمه ويؤهله من أجل ونشاط مفيدٍ ومستسلم ا(18). إنه يَـرُدُ إليـه وعـادات الإلفـة الاجتماعية ا(19).

ضمن العزلة المطلقة \_ كما في فيلادلفيا \_ لم تكن إعادة تأهيل المجرم مطلوبة من ممارسة قانون عام مشترك، بل من علاقة الفرد بضميره بالذات ومما يمكن أنْ يُنَوِّره من الداخل (20). ووحده في زنزانته ينصرفُ المحكوم، إلى ذاته؛ وفي صمت أهوائه والعالم الذي يحيط به، يغوص في وجدانــه فيساله ويستجوبه ويحسّ في ذاته بيقيظة الإحساس الأخلاقي الـذي لا ينعـدم أبـدأ في قلب الإنسان، (21). وإذاً ليس الاحترام الخارجي للقانون أو الخوف وحدُه من القانون هو الـذي سوف يؤثر في المعتقل، بل بالضبط عمل الضمير، بل بالأوْلَى انصياعٌ عميق بدلًا من تقويم سطحى؛ تغير في «الخُلُق» لا تغيرٌ في الموقف. في السجن البنسلفاني، إن العوامل الوحيدة في الإصلاح هي الضمير والهندسة البنائية الصامتة التي يصطدم بها هذا الضمير. في شيري هيل «الجدران هي عقاب الجريمة؛ إنَّ الزنزانة تضع المعتقل أمام ذاته؛ فهـو يجبر عـلى أن يَسْتَمِعَ لضمـيره». من هنا فإن العمل فيه (السجن) يشكل تسلية أكثر مما يشكل التزاماً؛ وأنه ليس للنُظَّار أنْ يمارسوا ضغطاً إكراهياً تؤمنه مادية الأشياء، وأنّ سلطتهم يمكن أنْ تكون بالتالي مقبولة: «عند كل زيارة، بضع كلمات لطيفة تنطلق من هذا الفم الشريف، فتحمل إلى قلب المعتقل، مع العرفان، الأمل والعزاء؛ فيحب حارسه؛ يحبه لأنَّ هذا الأخير لطيفٌ مؤاس. الجدران رهيبة والإنسان طيب، (22). في هذه الزنزانة المغلقة، هذا القبر المؤقت، تتجسد بسهولة أساطير الانبعاث. فبعد الليل والسكون تنبعث الحياة، في أويورن، إنه المجتمع بالذات متجدداًمعاداً بقواه الأساسية. في شيري هيل، الحياة المعدومة والمعادة من جديد. وسرعان ما التقطت الكاثوليكية في خطاباتها هذه التقنية الكيكرية (٥). ولا أرى في زنزانتك، إلا قبراً بشعاً، فيه بدلاً من الدود، يتقدّم الندم واليأس لكي ينهشاك ويجعلا من وجودك جحيهاً معجلًا. ولكن. . الشيء الذي لا يشكّل بـالنسبة إلى السجينُ اللامتدين إلا قبراً، أو مستودعاً للعظام منفراً يصبح بالنسبة إلى المعتقل المسيحي المخلص، تماماً مهد الخلود السعيد»(23).

حول تعارض هذَيْن النموذجَيْن، هناك سلسلة كاملة من المنازعات المتنوعة المتعلقة بها، منها: النزاعات الدينية (الاهتداء هل يجب أنْ يكون القطعة الرئيسية في الإصلاح؟)، ومن النزاعات الطبية: (العزلة الكاملة هل تؤدي إلى الجنون؟)، الاقتصادية (أين هي الكلفة الأقل؟)، هندسية معيارية وإدارية (أي شكل يضمن الرقابة الأفضل؟). من هنا، ولا شكّ طول السجالات. ولكن في صميم المناقشات، ومما يجعلها عمكنة، هذا المرمى الأول للعمل السجني: المتفريد الإكراهي، عن طريق قطع كل علاقة لا تكون تحت رقابة السلطة ولا تكون منظمة بحسب التراتب.

2 ـ ويرافق العمل المتناوب مع الوجبات المسجون حتى صلاة المساء، عندها يعطيه نومٌ جـ ديدٌ

<sup>(\*)</sup> نزعة بروتستنتية متشددة في أميركا. (م).

راحةً لذيذة لا تزعجه أشباح خيال فالت. هكذا تمر ستة أيام من الأسبوع. يتبعها يـوم مخصص بشكل كامل للصلاة، وللتعليم وللتأملات الخلاصية، وهكذا تتعاقب ويحل بعضها محلُّ بعض الأسابيع، والشهور والسنوات؛ وهكذا يصبح السجين الذي كــان عند دخــوله إلى المنشــأة رجلًا مزعزعاً أو لا يقتنع إلا بعدم انتظاميته، يحاول أنْ يـدمّر وجـوده بتنويـع عيوبـه ونقائصـه ــ هكذا يصبح تدريجياً، وبقوة عادة فُرضت عليه أول الأمر من خارج بشكل خـالص، ولكنها سرعـان ما تحولت إلى طبيعة ثانية، متآلفاً جداً مع العمـل والمؤنسات النـاجمة عنـه إلى درجة أنـه، لمجرّد أن تعليماً عاقلًا قد فتح نفسه على الندم، يمكن تعريضه بثقة متزايدة للإغراءات، التي تتيحها لـه عودة الحرية إليه، (كلُّه). العمل محدد، مع العزلة، كعامل في التحوُّل السجني. وهـذا منذ قـانون 1808: ﴿إِذَا كَانِتَ الْعَقُوبَةُ الْمُفْرُوضَةُ بِالْقَانُونَ تَهْدُفُ إِلَى التَّعْوِيضُ عَنِ الْجُرِيمَةِ، فإنها تهدف أيضاً إلى تغريم المجرم، وهـذا الهدف المزدوج يتحقق إذا انـتزع العنصر الفـاسـد من هـذه البـطالـة المدمرة، التي بعد أنْ ألقت به في السجن، تعـود إلى ملاقـاته فيـه أيضاً، فتمسـك به لتقـوده إلى أحطُّ دركات الانحطاط، (25). إنَّ العمل لا يشكل لا إضافةً ولا إصلاحاً لنظام الاعتقال: سواء تعلُّق الأمر بالأشغال الشاقة، أو بالإبعاد أو بالحبس، فهو مرسوم من قبل المشترع بالـذات، لكى يـرافقه وجـوباً وبـالضرورة الكليـة. إنمـا بضرورةٍ ليست هي بـالضبط الضرورة التي تكلم عنهـا مصلحو القرن الشامن عشر، عندما أرادوا أنْ يجعلوا منها، إمّا مثلًا للجمهـور (عبـرةً)، وإمّـا تعويضاً مفيداً لصالح المجتمع. فإنه في النظام السجني يشكل رابط العمل والعقوبـة نمطأ آخـر. فإن السجلات الكثيرة التي جرت في عهد (إعادة الملكية La restauration) أو (ملكية تموز) أوضحت الوظيفة التي تُنسب إلى العمل الجزائي. فهناك مناقشة أولًا حول الأجر. وقد كان عمل السجناء مأجوراً في فرنسا. المشكلة: إذا كان الأجر يكـافىء العمل في السجن، فـذاك لأنَّ هذا العمل لا يشكل جزءاً حقاً من العقوبة؛ والسجين يستطيع إذاً أنْ يـرفضه. فضـلًا عن ذلك فإن الربح يكافىء مهارة العامل وليس تغريم المجرم: «وأسوأ الأفراد هم تقريباً في كل مكان أمهر العال؛ وهم يُعطون أفضل الأجر، وبالتالي فهم الأكثر تطرَّفاً والأقل استعداداً للتوبـــة، (26). والمناقشة التي لم تكن قد انطفأت بعد، عادت فاشتعلت بحدة كبيرة حوالي السنوات 1845-1845: حقبة الأزمة الاقتصادية، وحقبة الاضطرابات العمالية، والحقبة أيضاً التي أخـذ يتبلور فيهـا التعارض بين العامل والمجرم (27). فقد قامت إضرابات ضد مشاغل السجون: عندما حصل أحد صانعي القفازات من مدينة (شومون) (Chaumont) على إذن بتنظيم مشغل في كليرفو (Clairvaux)، احتجَّ العمال، وأعلنـوا أنَّ عملهم قد أهـين، فاحتلوا المـانيفاتـورة وأجـبروا رب العمل على التخلي عن مشروعه (28). وقامت أيضاً حملة صحفية عارمة في الصحف العمالية: حول موضوع أنَّ الحكومة تشجع العمل الجزائي من أجل تخفيض الأجور «الحرة»؛ حول موضـوع أنَّ مساوىء هذه المشاغل السجونية هي أكثر حساسية تجاه النساء أيضاً حيث تسلب منهن أعالهن، وأنها تساعد على الدعارة، أي على السجن، حيث تسأق هؤلاء النسوة أنفسهن، اللواق لم يستطعن العمل عندما كنَّ حرَّاتٍ، فيزاحمن اللواتي مـا يزلن يعملن حتى ذلـك الحين(29)؛ حـول موضوع أنَّ السجناء يحتفظ لهم بالأشغال الأكثر وثـوقاً ـ «إنَّ اللصـوص ينفذون بحـرارة بالغـة،

وتحت الحماية أعمال صناعة القبعات وصناعة الأثاث، في حين أن القبعاتي المدفوع إلى البطالـة، يضطر إلى الذهاب إلى «المسلخ البشري لكي يصنع كربونات الرصاص [مادة مسمة مُنع استعمالها منذ سنة 1918] لقاء فرنكين في اليوم،(30)؛ حول موضوع أن «مؤسسة الرعاية، تبذل أشدّ العناية بشروط عمل السجناء، ولكنها تهمل شروط عمل العـامل الحـر: ﴿إننا متـأكدون أنَّ السجناء إذا اشتغلوا بالزئبق مثلًا فإنَّ العلم يكون أسرع مما هو من أجل العثور على الوسائل التي تحفظ العمالَ من خطر أبخرته: «هؤلاء المحكومون المساكين!» يقول ذاك الذي قلِّما يـذكر العـمال المشتغلين بطلاء الذهب. ماذا تريدون، يجب أنْ ترتكب جريمة قتل أو سرقة من أجل استجلاب العطف أو الاهتمام»؛ حول موضوع خاص أنه إذا كان السجن يتحول ليصبح مشغـلًا، فسرعان ما يرسل إليه المتسوَّلون والعاطلون عن العمل، مما يعيد هكذا تكوين المستشفيات العامة القديمـة فى فرنسا أو «بيوت التشغيل» في انكلترا((3). وكانت هناك أيضاً، خاصة بعد التصويت على قانون 1844، استرحامات وطلبات ـ الاسترحام رفضته غرفة باريس التي وجدت «إنه من الظلم اقتراح إعطاء القتلة والسفاحين واللصوص أعمالًا هي اليوم من نصيب بضعة آلاف من العمال»؛ «لقـد فضل مجلس النواب علينا بارّاباس»(32)(»)؛ وقام عمال طباعة بإرسال كتاب إلى الوزير عندما علموا أنه قد تمَّ تأسيس مطبعة في مركز سنترال ميلون Centrale de Melun: «إنَّ عليكم أن تحكموا بين منبوذين ضربهم القانون بحق. وبين مواطنين يضحون بأيامهم في التفاني والاستقامة، من أجل وجود عائلاتهم كما من أجل ثورة وطنهم،(33).

ولكن رداً على كل هذه الحملة كانت الأجوبة التي قدمتها الحكومة والإدارة ثابتة للغاية. فالعمل الجزائي لا يمكن أنْ ينتقد بسبب بطالة قد يسببها: فنظراً لضآلة اتساعه، وضعف منتوجه، لا يمكنه أنْ يكون له انعكاس عام على الاقتصاد. فهو ليس مفيداً ضمناً كنشاط إنتاجي، بل بآثاره في الآلية البشرية. إنه يشكل مبدأ انتظام وترتيب، فبفعل المقتضيات الخاصة به، إنه ينقل، بشكل غير محسوس، أشكال سلطة دقيقة ضيقة، إنه يطرع الأجسام على حركات منتظمة، وهو يستبعد الاضطراب والتلهي، ويفرض تراتباً ورقابة يكونان مقبولين بصورة أفضل، ويدخلان بعمق أكبر في سلوك المحكومين، بمقدار ما هما جزء من منطقه: بواسطة العمل: وتدخل القاعدة إلى السجن، فتسود فيه بدون جهد، بدون استعال أية وسيلة قمعية وعنيفة. فأشغال المعتقل، تمكن من إكسابه عادات نظام وطاعة؛ ويتم جعله ذا همة ونشاط، بدلاً من فأشغال المعتقل، تمكن من إكسابه عادات نظام وطاعة؛ ويتم جعله ذا همة ونشاط، بدلاً من المدوية التي أخضِع لها. علاجاً أكيداً ضد انحرافات خياله البيت [السجن]، وفي الأعمال المدوية التي أخضِع لها. علاجاً أكيداً ضد انحرافات خياله المين العبد ورها بانتظام كامل. بذاته آلية تحول المعتقل العنيف، المضطرب، الطائش، إلى قطعة تلعب دورها بانتظام كامل. السجن ليس مشغلاً؛ بل إنه ويجب أنْ يكون بذاته آلةً يشكل فيه السجناء العمال وبآنٍ واحد السجن ليس مشغلاً؛ بل إنه ويجب أنْ يكون بذاته آلةً يشكل فيه السجناء العمال وبآنٍ واحد الدواليب والمنتوجات؛ فهو ويُشْغِلُهُم» وهذا بصورة دائمة، ولو من أجل الهدف الوحيد وهو الدواتيم. عندما يضطرب الجسم، وعندما يجتهد الفكر في غرض معين، تبتعد الأفكار

<sup>(\*)</sup> اسم Barbas قد يكون لمجرم في ذلك العصر [م].

المزعجة، ويعود الهدوء إلى النفس، (35). وإذا كان عمل السجن، في نهاية الحساب، ذا أشر اقتصادي، فذاك بسبب إنتاجه أفراداً ممكنين وفقاً للأصول العامة السائدة في مجتمع صناعي: والعمل هو العناية الإَّلَمية بالنسبة إلى الشعوب الحـديثة؛ فهـو يقوم لـديها مقــام الأخلاق، ويمــلأ فراغ المعتقدات ويؤخذ كمبدأ لكل خير. إنَّ العمل يجب أنْ يكون دين السجون. والمجتمع -الألة يحتاج إلى وسائل إصلاح ميكانيكية (36) خالصة». تلك هي صناعة (فبركة) الأفراد-الآلات، وكذلك أيضاً البروليتاريين؛ وبالفعل عندما ولا نملك إلَّا أيدينا كراسيال فقط،، فإننا لا نستطيع أنْ نعيش إلَّا «من إنتاج عملنا، عن طريق ممارسة عمل، أو من إنتـاج عمل الأخـرين، بـواسطة مهنـة السرقة،؛ ولكن إذا كـان السجن لا يُكُره الأشرار عـلى العمل، فهـو يمـدد، عـبر مؤسسته بالذات وعن طريق الضرائب، هذا الاقتطاع من مثل البعض من أصل عمل الأخرين: وإنَّ مسألة البطالة هي ذاتها كما في المجتمع؛ فإن المعتقلين يجب أنْ يعيشوا من عمل الآخرين، إنْ لم يعيشوا من عملهم(37). والعمل الذين يُمكن المحكوم من القيام باحتياجاته الخاصة يحول السارق إلى عامل طيّع. وهنا تتدخّل جدوى مكافأة العمل الجزائي، فهي تفرض على المعتقل والشكل المعنوي، للأجر كشرط لوجوده. والأجر يرسّخ والحبّ وعادة، العمل (38). وهو يعطي للمخربين، اللذين بجهلون الفرق بين ما لَي وما لَكَ، معنى الملكية ـ «ملكية ما كُسِبَ بَعَرقِ الجبين (39). وهو يعلمهم أيضاً، يعلم الذين عاشوا في التبذير، ماهية الاحتياط، والتوفير، والحساب للمستقبل(40)؛ والأجرُ أخيراً حين يقضي بقياس العمل المنجز، فهو يتيح تـرجمة حمـاس المعتقل وتقدم صلاحه (41) ترجمة كميةً. إنَّ أجر العمل الجزائي لا يكافىء إنتاجاً؛ إنه يعمل كمحرَّك ويدَّل على تحولاتِ فرديةٍ: إنه افتراضٌ حقوقي لأنه لا يمشل النقل (الحر) لقوة العمل، بل يمثل حيلة يفترض بها أنْ تكون فعَّالةً في تقنيات الإصلاح (41).

ما هي جدوى العمل الجزائي؟ إنه ليس مكسباً، ولا هو حتى تكوين لبراعة مفيدة؛ بل هـو تكوين لعلاقة سلطة، لشكل اقتصادي فارع، لرسيمة تصور الخضوع الفردي وتلاثمه مع جهاز إنتاجى.

صورة كاملة لعمل السجن: مشغل النساء في كليرفو (Clairvaux)؛ إن الدقة الصامتة للآلية البشرية تنضم فيه إلى الدقة النظامية السائدة في الدير: «في مقعد ـ يعلوه الصليب، تجلس راهبة (أخت)؛ أمامها تصطف بخطين، السجينات وهن يقمن بالمهمة المفروضة عليهن، ولما كان شغل الإبرة هو السائد تقريباً بصورة شبه كاملة، فإنه ينتج عن ذلك أن الصمت الأكثر إطباقاً هو السائد دائماً. . ويبدو أنه في هذه الصالات كل شيء يوحي بالعقوبة وبالتكفير. ويتم الرجوع، كما بحركة عفوية، نحو زمان العادات الحميدة التي كانت سائدة في هذا البيت القديم؛ ونذكر هؤلاء النادمين المتبرعين الذين كانوا يحبسون أنفسهم فيه من أجل التخلي عن العالم أو اعتزاله».

3 ولكن السجن يفوق الحرمان البسيط من الحرية وبشكل أكثر أهميةً. فهو يميل إلى أن يصبح أداة تغير للعقوبة: جهازاً من شأنه، عبر تنفيذ الحكم الذي كُلُف به، أن يحق له تناول

مبدئه، ولو جزئياً على الأقل. وبالتأكيد، إن المؤسسة السجنية لم تتلق هذا «الحق» في القرن التاسع عشر، ولا حتى في القرن العشرين، إلا بصورة مجزأة (عن طريق إخلاءات السبيل المشروطة، والحريات المجزأة، وعن طريق تنظيم مراكز الإصلاح) إنما يجب أن نشير إلى أن هذا الحق كان قد طولب به باكراً جداً من قبل المسؤولين عن الإدارات السجونية، باعتباره شرطاً في حسن مسار وتشغيل السجن، وفعاليته في هذه المهمة التغييرية التي تسندها إليه العدالة نفسها.

هكذا بالنسبة إلى مدة العقوبة: فهي تتيح قياس العقوبات كمياً تماماً، وتدرجها بحسب الظروف، وإعطاء العقوبة الشرعية الشكل المعبر نوعاً ما عن الأجر؛ ولكنها توشك أن تكون بدون قيمة إصلاحية، إذا ثبتت بصورة نهائية ومرة واحدة، عند مستوى الحكم. إن طول العقوبة يجب أن لا يقيس «القيمة التبادلية» للمخالفة؛ فهي يجب أن تتلاءم مع التغيير «المفيد» الحاصل للسجين أثناء تنفيذه للحكم. إنها ليست وقتاً مقياساً، بل هي وقت غائي. وبدلاً من شكل الأجر، إنه شكل العملية. «وكها أن الطبيب الحذر يوقف تطبيبه أو يتابعه بحسب ما إذا كان المريض قد وصل - أو لم يصل إلى الشفاء الكامل، كذلك، في الحالة الأولى من هاتين الفرضيتين، يجب أن يتوقف التكفير في حال التغير الكامل الحاصل للسجين؛ إذ في هذه الحالة، يصبح كل اعتقال غير مفيد، وبالتالي غير إنساني تجاه السجين المتغير بقدر ما هو مُكلف بالنسبة إلى الدولة»<sup>(24)</sup>. وإذاً فالمدة الحقة للعقوبة يجب أن تتبدل ليس فقط مع الفعل وظروفه، بل مع العقوبة بالذات كها تتم بالتحديد. مما يعني القول إنه إذا توجب أن تكون العقوبة فردية ذاتية، العسر ذلك انطلاقاً من الفرد المحاف، الفاعل الحقوقي لفعله، الفاعل المسؤول عن الجرم، بل انطلاقاً من الفرد المحاقب، موضوع مادة مراقبة تحولية، الفرد المعتقل، المدرج في جهاز سجني، المتغير بفعله أو المتصدي له. ولا مطلب غير إصلاح الشريس. فإذا تم هذا الاصلاح، توجبت عودة المجرم إلى المجتمع» (4).

إنَّ نوعية ومضمون الحبس يجب أنْ لا يتحدّدا بطبيعة المخالفة وحدها فقط. فالخطورة الحقوقية لمطلق جريحة ليس لها أبداً قيمة الدلالة الوحيدة الطرف على القابلية الإصلاحية أو عدمها، عند المحكوم. وبصورة خاصة إنَّ التمييز بين الجريحة والجنحة، والذي قابله القانون بالتمييز بين السجن والأشغال الشاقة، لا أثر له بعبارات التغيير. هذا هو الرأي شبه العام الذي صرّح به مدراء البيوت (السجون) المركزية، بخلال تحقيق أمرت بإجرائه الوزارة سنة 1836؛ وإنَّ الجانحين هم الأسوأ عموماً فمن بين المجرمين قد يوجد رجال كثيرون سقطوا أمام عنف أهوائهم وأمام احتياجات عائلة كثيرة العدده. وإنَّ سلوك المجرمين هو أفضل بكثير من سلوك الجانحين؛ فالأولون هم أكثر خضوعاً، وأكثر اجتهاداً من الآخرين الذين هم على العموم نشالون، فَجَرَةٌ وكُسالَى» (44) من هنا فكرة أنَّ الشدة العقابية يجب ألا تقاس مباشرة بنسبة الأهمية العقابية للعمل الجرمي. ولا أنْ تتحدّد مرة واحدة وأخيرة. فالحبس كعملية تأديبية له مقتضياته وأبعاده الخاصة. وأثاره هي التي يجب أن تقرر مراحله، وخطوراته الزمنية، وتخفيفاته المتالية؛ وهذا ما سهاه شارل لوكاس والترتيب المتحرك للسلوكات». فالنظام التصاعدي المطبق في جنيف وهذا ما سهاه شارل لوكاس والترتيب المتحرك للسلوكات». فالنظام التصاعدي المطبق في جنيف منذ سنة 1825ه غالباً ما طولب به في فرنسا. بشكل ثلاثة أرباع مثلاً؛ وبنظام الاختبار لجميع منذ سنة 1825ه غالباً ما طولب به في فرنسا. بشكل ثلاثة أرباع مثلاً؛ وبنظام الاختبار لجميع

المساجين، ربع العقوبة، وربع المكافأة لأولئك الذين يسلكون درب التحسن (64). أو بشكل المراحل الأربع: حقبة التخويف (حرمان من العمل ومن كل علاقة داخلية أو خارجية)؛ حقبة العمل (عزلة ثم عمل يأتي بعد فترة البطالة الإجبارية فيُستقبل كنعمة)؛ نظام تهذيب الأخلاق («محاضرات»، تتكاثر بتكاثر المدراء والزوار الرسميين)؛ حقبة العمل المشترك (40). إذا كان مبدأ العقوبة هو تماماً قرار من العدالة فإنَّ إدارتها ونوعيتها وشدّتها يجب أن تُرد إلى أوالية مستقلة تراقب مفاعيل العقوبة داخل الجهاز بالذات الذي يحدثها. فيتكوّن نظام كامل من العقوبات والمكافآت لا يقتصر فقط على كيفية فرض احترام نظام السجن، بل على فعالية أثر السجن على المسجونين. بعد هذا، قد يحدث أن توافق السلطة القضائية عليه، «تقول محكمة النقض والإبرام بعد أن استشيرت بشأن مشروع قانون حول السجون: «يجب أن لا نندهش من فكرة منح مكافآت قد تتألف إمًا من حصة أكبر من المال، وإمًا من نظام غذائي أفضل، وإمًا حتى من المعتقدات الأخلاقية ورفعهم ولو قليلًا أمام أعينهم، فهو إمكانية الحصول على بعض المعتقدات الأخلاقية ورفعهم ولو قليلًا أمام أعينهم، فهو إمكانية الحصول على بعض المكافآت» (84).

من أجـل كل هـذه الإجراءات التي تعـدُّل في العقوبـة، أثناء تـدرَّجهـا، يجب الافـتراض أنَّ المقامات القضائية لا يمكن أنْ تكون لها سلطة ماثلة مباشرة. المطلوب في هذا الشأن تدابير لا يمكن، من حيث المبدأ أنْ تتـدخـل إلَّا بعـد الحكم ولا يمكنهـا أنْ تتنـاول أشيـــاء أخـرى غـــير المخالفات. وإذاً لا بدّ من الاستقلال الذاتي لجهاز الأشخاص الذين يشرفون على الاعتقال عندما يتطلب الأمر الفردنة وتعديل تطبيق العقوبة: المراقبون، مدير المنشأة، المرشد الـروحي أو المعلم هم أجدر بمارسة هذه الوظيفة التأديبية من أصحاب السلطة الجزائية. فذلك هو تقديرهم (المفهوم باعتباره التثبت، التشخيص، التمييز، التوضيح، التصنيف التفاضلي) وليس حكم الإدانة (القانوني) الصادر بشكل تعيين للجرمية، هو الذي يجب أنْ يستخدم كركيزة لهذا التعديل الداخلي للعقوبة ـ لتخفيفها أو حتى لإيقافها. عندما قدم بونفيل (Bonneville) سنة 1846 مشروعه للحرية المشروطة، عرُّفها بأنها «الحق العائد للإدارة، بناء على رأى مسبق من السطلة القضائية بإخلاء سبيل مؤقت ـ بعد وقت كاف من التكفير، ولقاء بعض الشروط ـ يمنح للمحكوم الذي تغير تماماً. على أنْ يُردُّ إلى السجن، عند أقبل شكوى صحيحة ضده (49). كيل هذا «التحكم»(٩) الذي كان يسمح، في النظام الجزائي القديم، للحكام القضاة بتعديل العقوبة وللأمراء بإنهائها عند اللزوم، كل هذا التحكم الذي سحبته التشريعات الحديثة من السلطة القضائية، نراه يعاد تكوينه، تـدريجياً، من جانب السلطة التي تشرف وتراقب العقـوبة. سيادة مشروطة بمعرفة الحارس: وقاضى حتى يطلب إليه أن يسود بـإطلاق في البيت. . والــذي يتوجّب عليه، لكى لا يكون دون مهمته، أنْ يجمع إلى الفضيلة العظمى علماً عميقاً بالرجال» (500).

<sup>(\*)</sup> ترجمنا كلمة (l'arbitraire) بالتحكم، والمقصود هو التقدير الشخصي للحاكم أو الأمير دون العودة إلى النص القانون. (م).

ونصل بهذا، كما صاغ ذلك بوضوح شارل لوكاس، إلى مبدأ، لا يجرؤ اليوم إلا القليل من الحقوقين على تقبله بدون خشية رغم أنه يدل على خط الانحدار الأساسي في الوظيفية الجنائية الجديثة. وَلنسم هذا المبدأ: إعلان الاستقلال السجوني: فيه يُطالب بحق وجود سلطة ليس لها فقط الاستقلال الإداري الذاتي، بل كجزء من السيادة العقابية. هذا التأكيد على حقوق السجن يطرح من حيث المبدأ: إنَّ الحكم الجرمي هو وحدة كيفية؛ وإنه لا بد من تفكيكها؛ وإنَّ عرَّري القوانين كانوا على حق فيها مضى في أنْ يميزوا المستوى التشريعي (الذي يصنف الأفعال ويخصّص لها العقوبات) عن المستوى القضائي (الذي يصدر الأحكام)؛ والمهمة اليوم تقوم على تحليل هذا المستوى الأخير بدوره؛ ومن الواجب التمييز فيه بين ما هو قضائي خالص (التركيز على الفاعلين المستوى الأخير بدوره؛ ومن الواجب التمييز فيه بين ما هو قضائي خالص (التركيز على الفاعلين أكثر من التركيز على الأفعال، قياس «النوايا أو المقصاد التي تعطي لـ الأفعال البشرية الكثير من المتلوعة»، وبالتالي، إذا أمكن تصحيح تقديرات المشترع)؛ وإعطاء الاستقلال الذاتي وللحكم الإصلاحي»، الذي ربما كان الأهم؛ بالنسبة إليه لا يبدو تقدير المحكمة إلا «نوعاً من الحكمة المسبق»، لأنْ خلقية الفاعل لا يمكن أنْ تقدر «إلا بالاختبار. والقاضي يحتاج بدوره إلى رقابة ضرورية وتصحيحية لتقديراته؛ وهذه الرقابة، هي الرقابة التي يجب أنْ يقدمها السجن رقابة ضرورية وتصحيحية لتقديراته؛ وهذه الرقابة، هي الرقابة التي يجب أنْ يقدمها السجن الإصلاحي» (قائم).

يمكن إذاً الكلام عن تجاوز أو سلسلة من التجاوزات في الحبس بالنسبة إلى الاعتقال الشرعي في «السجني» بالنسبة إلى «القضائي». ولكن لوحظ هذا التجاوز باكراً جداً، منذ ولادة السجن، إمّا بشكل ممارسات فعلية، أو بشكل مشاريع. فالآلية السجونية الكبرى مرتبطة بذات سير العمل في السجن. ويمكن تماماً رؤية دلالة هذا الاستقلال الذاتي في الإكراهات «غير المجدية» [التي يقوم بها] الحراس أو في تسلطية إدارة لها امتيازات المكان المغلق. وجذر هذا الاستقلال موجود في مكانٍ آخر: في واقعة الطلب إلى السجن أنْ يكون «مفيداً»، وفي واقعة أنّ الحرمان من الحرية - هذا الاقتطاع الحقوقي على سلعة مثالية - يجب أنْ يمارس، منذ الانطلاق، دوراً تقنياً إيجابياً، وأنْ يُجْري تحولاتٍ في الأفراد، ومن أجل هذه العملية لجأ الجهاز السجوني إلى رسيماتٍ ثلاثٍ كبرى: الرسيمة السياسية - الأخلاقية، وهي العزل الفردي، والتراتبية؛ النموذج رسيماتٍ ثلاثٍ كبرى: الرسيمة السياسية - الأخلاقية، وهي العزل الفردي، والتراتبية؛ النموذج الاقتصادي للقوة المطبقة على عمل إلزامي؛ النموذج التقني الطبي للشفاء وللسوية في الواقع بتقنيات المشغل، المستشفى. فالهامش الذي بواسطته يتجاوز السجن الاعتقال مملوءً في الواقع بتقنيات من النمط الانضباطي وهذا الملحق الانضباطي بالنسبة إلى ما هو حقوقيّ، هذا، بالإجمال، ما سمّى «بالتكفيري».

\*\*\*

هذه الإضافة لم تقبل بدون مشاكل. مسألة كانت في أول الأمر مبدئية: إنَّ العقوبة يجب ألا تكون أكثر من الحرمان من الحرية. قال بهذا ديكازس، كما يقوله حكامنا اليوم، إنما مع ألتي لغته: «على القانون أن يلاحق المجرم إلى السجن حيث اقتاده إليه» (52). وبسرعة فائقة \_ وهذه واقعة تمييزية \_ أصبحت هذه المناقشات معركة من أجل الاستيلاء على التحكم بهذا «الملحق»

التكفيري؛ ويطلب القضاة حق النظر في الأواليات السجونية: «إنَّ تهذيب المعتقلين يتطلب المعديد من العاملين؛ وليس إلا عن طريق زيارات التفتيش، ولجان المراقبة، وجمعيات الرعاية يمكن إكهال ذلك. وإذاً فهو يتطلّب وجود مساعدين وعلى السلطة القضائية أن تؤمن ذلك» (53) منذ تلك الحقبة، اكتسب السلك السجني الإصلاحي نوعاً من التهاسك مكن من السعي لا إلى التخلص منه بل إلى أخذه على العاتق. هذا هو القاضي إذاً مأخوذ برغبة السجن. فتولّد عنه، بعد ذلك بقرن، ولد هجين، ومع ذلك مشوه وهو: قاضى تنفيذ العقوبات.

ولكن إذا كانت مصلحة السجون في «تجاوزها» بالنسبة إلى الاعتقال، قد استطاعت في الواقع فرض نفسها، وأكثر من ذلك، أنْ تفجر كل العدالة الجزائية وحبس القضاة أنسهم، فذلك لأنها استطاعت إدخال العدالة الجنائية في علاقات معرفة أصبحت الآن تشكل بالنسبة لها متاهتها اللامتناهية.

السجن، مكان تنفيذ العقوبة، هو بذات الوقت مكان مراقبة الأفراد المعاقبين. وباتجاهين. رقابة (إشراف) بالتأكيد. ولكن معرفة أيضاً بكل معتقل، وبسلوكه، وباستعداداته العميقة، وبتقدمه التدريجي؛ فيجب تصور السجون كمكان لتشكلُّ معرفة عيادية حـول المحكـومـين؛ «فالنظام التكفيري لا يمكن أنْ يكون مفهوماً قَبْلياً؛ إنه استقراء [برهنة من الجزئي إلى الكلي] للحالة الاجتماعية. فهناك أمراض أخلاقية، كأنها حوادث صحية، يتعلق فيها العلاج بمقرِّ الشر واتجاهه (54). مما يقتضي تدبيرين أساسيين: فيجب إبقاء السجين تحت النظر بشكل دائم؛ ويجب تـدوين واحتساب كـل الملاحـظات التي تؤخذ عن السجنـاء. وقد وجـدت موضـوعة المُسْتَشرف (Panopticon) \_ وتقوم على الإشراف وعلى الملاحظة، الأمن والمعرفة، تفريد وتجميع، عزلة وشفافية \_ وجدت في السجن مكانها المميز لتحقيقها. إذا كان صحيحاً أنَّ الإجراءات الاستشرافية، كأشكال مجسّدة لمارسة السلطة، قد كان لها، على الأقل في حالة تشتت، انتشار واسع جداً، فقلَّما استطاعت طوباوية بتتام، إلَّا في المؤسسات التكفـيرية، أنْ تتخـذ شكلًا مـادياً مرة واحدة بكاملها. فأصبح المستشرّفُ حوالي السنوات 1830-1840 البرنامج الهندسي البناثي السائد في معظم مشاريع السجون. لقـد كان الأسلوب الأكثر مباشرة لـترجمة ذكـاء الانضباط(55) «بواسطة الحجر»، ولجعل الهندسة البنائية شفافة أمام تنظيم السلطة (56). ولإتاحة إحلال الفعالية اللطيفة لرقبابة (إشراف) بندون انقطاع محمل القوة ومحمل الإكراهات؛ ولترتيب الفضاء بحيث يتهاشي مع الأنْسَنَة الحديثة في القوانـين، ومع النـظرية العقـابية الجـديدة: «فـالسلطة من جهة، والهندسة المعمارية من جهمة أخرى، كان عليهما أنْ يعرفا ما إذا كان من الـواجب أنْ تُركب السجون باتجاه تلطيف العقوبات أو ضمن نظام من أجل تغيير المجرمين، ووفقاً لتشريع عليه أن يرجع إلى أصل عيوب الشعب لكي يصبح مبدأ يعيد توليد الفضائل التي يتوجب على الشعب تطبيقها» (57).

وبالإجمال[يجب]بناء سجنٍ -آلةٍ (58 مزودٍ بزنـزانةٍ مـرئية [مكشـوفة] يكـون في المعتقل كـمالوكـان في المنزل الزجاجي الذي قال به الفيلسوف الإغريفي (59)، وفي نقطة مركزية يمكّن النظرة الدائمة

من التحكم في آنٍ واحدٍ بالسجناء وبالسجانين. حول هذين المطلبَيْن، كان هناك عدة بدائل عكتة: المستشرف البنتامي، بشكله الدقيق أو نصف الدائسري أو التصمم بشكل صليب أو الترتيب بشكل نجمة (60). وسط كل هذه المناقشات، ذكّر وزير الداخلية في سنة 1841 بالمبادىء الأساسية: «الغرفة المركزية للتفتيش هي دعامة النظام. فبدون نقطة مركزية للتفتيش، لا تتأمّن الرقابة الدائمة والشاملة؛ إذ يستحيل الوثوق التام بنشاط، وبحياس وبذكاء الموظف الذي يراقب الزنزانات مباشرة. . . وعلى المهندس المعهاري أن يركز كل انتباهه على هذا الغرض؛ يوجد هنا، بانٍ واحدٍ، مسألة انضباط واقتصاد، فكلها كانت الرقابة دقيقة وسهلة، قلت الحاجة إلى البحث عبر قوة المباني عن ضهانات ضد محاولات الهرب وضد اتصال المعتقلين فيها بينهم. وبذلك تكون الرقابة كاملة إذا استطاع المدير أو الموظف المسؤول، بدون أن يغير مكانه أنْ يَرَى دون أنْ يُرَى، ليس مدخل كل الزنزانات وداخلها المفتوح، بل أيضاً النُظار المكلفين بحراسة السجناء في كل الطوابق . . . وبواسطة صيغة السجون الدائرية، أو نصف الدائرية، يبدو أنه بالإمكان من مركز واحد رؤية كل السجناء في زنزاناتهم، والحراس في عمرات المراقبة» الم المواقبة كل السجناء في زنزاناتهم، والحراس في عمرات المراقبة» أنه .

ولكن المستشرف الإصلاحي، هو أيضاً نظام توثيق مُفَرْدِنٌ ودائم. ففي السنة ذاتها التي تمت فيها التوصية [باعتماد] بدائل رسيمة بنتام، من أجل بناء السجون، فُرض اتباع نظام «الحساب الأخلاقي»: وهو نشرة فردية وفقاً لنموذج موحدٍ في كـل السجون، عليهـا يطلب إلى المـدير أو الحارس الرئيسي، إلى المرشد، والمعلم أنَّ يدوَّنوا مـلاحظاتهم بشـأن كل معتقـل: «إنه بنـوع من الأنواع «كِتَابُ اليمين» بالنسبة إلى إدارة السجن يمكنها من تقويم كل حالة، وكل ظرف، وبالتالي من التنور حول المعالجة الواجبة التطبيق على كل سجين بصورة فرديـة»(62). وقد قـدِّمَ الكثير من الأنظمة التسجيلية الأخرى، الأكثر كمالًا، كمشاريع أو للتجربة(63). فقد كان المطلوب، على كـل حال جعـل السجن محلِّ تكوين معرفة يجب أنْ تستخدم كمبـدأ مُنفظِم من أجـل تـطبيق الإجراء الإصلاحي. ليس للسجن أنْ يعرف فقط قرار القضاة، فيطبقها وفقاً للأنظمة الداخلية القائمة: بل إن عليه أنْ يُكوِّن عن المعتقل، وبصورة مستمرةٍ، معرفةً تمكِّنُ من تغيير التدبير الجزائي إلى عملية إصلاحية؛ وتجعَلُ من العقوبة المفروضة وجوباً بفعل المخالفة عـامل تغيـير في المعتقل، ونافعاً للمجتمع. فالاستقلال الذاق للنظام السجوني والمعرفة المتكونـة بفضله يتيحان مضاعفة هذه الفائدة من العقوبة التي وضعها القانون في مبدأ فلسفته العقابية: «أما المدير، فلا يستطيع أن يغفل عن أيّ معتقل، إذ أينها كان المعتقل، داخلًا أم خارجاً أم جالساً فإنّ على المدير أن يبرر على حدٍّ سواءٍ الدوافع التي حملت على إبقائه في هذا الصف أو ذاك، أو على نقله إلى صف آخر. إنه محاسب بحق. فكل معتقل ِ بالنسبة إليه، وضمن دائرة التربية العردية، هو رأس مال موضوع في الفائدة الإصلاحية»(64). فالتطبيق الإصلاحي بوصفه تكنولوجيا حكيمة، تجعل رأس المال الموظف ذا مردود ضمن النظام العقابي وفي بناء السجون الضخمة.

وبحكم التلازم يصبح المنحرف فرداً تجب معرفته. إنَّ هـذا المطلب المعرفي، لم يدخل، في المرحلة الأولى، ضمن الفعل القضائي بالـذات، من أجل تـأسيس أفضل للحكم، ومن أجـل

التحديد الحق لحجم الجرمية. وهكذا فإن المخالف، كمحكوم، وباعتباره مركز تطبيق لأواليات عقابية، فقد أصبح موضوعاً لمعرفة ممكنة.

ولكن هذا يتطلب أن يقوم الجهاز السجوني، مع ما يرافقه من برنامج تكنولوجي، باستبدال عجيب: من يدي العدالة يتلقى جهاز السجن المحكوم؛ ولكن على أن يجتهد فيه، لا في المخالفة بالتأكيد، ولا حتى في المخالف بالضبط، بل في موضوع مختلف قليلًا، ومحدد بمتغيراتٍ لم تكن، على الأقل عند الانطلاقة، مأخوذة بالحساب في الحكم، لأنها لم تكن وثيقة الصلة بالموضوع إلًا بالنسبة إلى تكنولوجيا إصلاحية. هذا الشخص الآخر، الذي يُحلُّهُ الجهاز السجني على المخالف المحكوم هو الجانح.

يتميـز الجانـح عن المخالف بـواقعة أنَّ حيـاته، لا فعله، هي المـلائمـة من أجـل تمييـزه. إنَّ العملية الإصلاحية إذا أرادت أنْ تكون إعادة تأهيل حقة، فيجب أنْ تشمـل حياة الجـانح، وأنْ تجعـل من السجن نوعـاً من المسرح الاصطنـاعي والإكراهي حيث يجب أن يعـاد النظر في هـذه الحياة رأساً على عقب. فإن العقوبة القانونية تتناول الفعل؛ وتتناول التقنية العقابيـة الحياة؛ ولهـا بالتالى أن تعيد تكوين التافه الـزهيد والأسـوأ داخل شكـل المعرفـة؛ ولها أنْ تعـدِّل مفاعيـل هذا الشكل من المعرفة أو أنَّ تسدُّ ثغراته، بنوع من الإجراء الضاغط. معرفة تاريخ الحياة (السيرة) وتقنية الحياة المقوّمة. فـإن مراقبـة الجانـح «يجب أنْ تعود، ليس فقط، إلى الـظروف، بـل إلى أسباب جريمته؛ والبحث عنها (عن هذه الظروف) في تــاريخ حيــاته، في ظــل وجهة نــظر مثلَّثة: التنظيم، والوضع الاجتهاعي والـتربية، من أجل التعرف عـلى ومن أجل التحقق من: الميـول الخَطرة في الأولى (التنطيم)، الاستعدادات غير المُرْضية في الثانية (الوضع الاجتماعي)، والسوابق السيئة في الثالثة. هذا الاستطلاع للسيرة هو جزء أساسي في التحقيق القضائي من أجل تصنيف العقوبات قبل أن تصبح شرطاً في النظام الإصلاحي من حيث تصنيف السلوكيات. هذا الاستطلاع يجب أنْ يرافق المعتقل من المحكمة إلى السجن حيث من واجب المدير أن يجمع عناصر هذه السيرة، ليس هذا فحسب، بل أنْ يكملها وأنْ يراقبها وأن يعدل فيها بخلال الاعتقال»(65°. فوراء المخالف الذي قــد يعزو التحقيقُ إليــه المسؤولية عن الجــرم، ترتسم جــانبياً السمة الجنوحية الذي يــدل الاستقصاء عن الســيرة، على تشكلهــا البطيء. ودخــول «السِيَري ــ البيوغرافي» مهم في تاريخ العقابية. لأنَّه يعطى «للمجرم» وجوداً قبل الجريمة وبالتحـديد خــَارجاً عنه. وإنه انطلاقاً من هذا، فإنَّ سببيةً سيكولوجيةً، سوف تعملُ وهي ترافق تعيين المسؤولية حقوقياً، على تشويش مفاعيلها. وعندها يتمُ الدخول في المتاهة «الجرمية» التي ما نزال اليوم بعيدين عن الخروج منها: إنَّ مطلق سبب، باعتباره الدافع الحافز، الـذي لا يمكن إلَّا أن يقلُّص المسؤولية، يسم مرتكب المخالفة بجرمية تزداد رهبتها بمقدار ما تتطلب من ترتيبات إصلاحية متزايدة الدقة. وبمقدار ما تضاعف سيرة المجرم، في المارسة العقابية، تحليل البطروف، عندما يتطلب الأمر قياس وزن الجريمـة، فإنسا نرى الخـطاب العقابي والخـطاب الطبي النفسي تتشـابك حدودهما؛ وهنا، عند نقطة التقائهما، يتشكل هذا المفهوم عن الفرد «الخطر»، الـذي يُتيح إقـامة شبكة من السببية، عند مستوى سيرة كاملة، ووضع حكم في العقوبة ـ الإصلاح (66).

ويتميـز الجانـح أيضاً عن المخـالف بما يـلى: بأنـه ليس فقط فاعـل فعله (فاعـل مسؤول تبعاً لبعض معايير الإرادة الحرة والواعية)، بل بأنه مرتبط بجرمه برزمة كاملةٍ من الخيـوط المعقدة (غرائز، نزعات، ميول، سمة). التقنية الإصلاحية تتناول، ليس فقط علاقة المؤلف بل عشق المجرم لجريمته. فالجانح، كمظهر فريد في ظاهرةٍ جرمية شاملةٍ، يتوزع في طبقاتٍ شبه طبيعيـةٍ، مزودةٍ، كلُّ منها، بهذ السيات المحددة وتستلزم معالجة مخصوصةً كالتي سياهــا ماركت ــ واسيلو سنة 1841 «أتنوغرافية(») السجون»: «يشكل المحكومون. . شعباً آخر، داخل ذات الشعب: له عادته، وغرائزه، وآدابه على حدة «(67). هنا نكون قريبين جداً من الأوصاف «المثيرة للإعجاب» في عالم المخرّبين ـ تراث قديم جداً ويستقوي في النصف الأول من القرن التاسع عشر، في الحين الذي جاءت فيه رؤية شكل آخر من الحياة تتمفصل فوق شكل طبقة أخرى، ونوع بشرى آخر. وتشكلت زيولوجيا (علم الحيوان) من الأنواع الاجتماعية التحتية، وأتنولوجيا من حضارات المخربين، وما لهم من مذاهب ولغة بشكـل تحريفي سـاخر. ومـع ذلك بـرز فيها أثـر موضوعية جديدة حيث يُرَدُّ المجرم إلى علم نمطي هـو بآنٍ واحـدٍ طبيعي ومنحرف. إنَّ الجنـوح، كانحراف مرضى للنوع البشري، يمكن أن يُحَلِّلَ، بـاعتباره دلائـلَ (أعراضـاً) مرضيـة أو أشكَّالًا ممسوخة. مع تصنيف فرُّوس، نحصل بدون شك على أحد أوائل تحولات «ألاتنوغرافيا» القديمة للجريمة إلى علم نمطى منهجى حول الجانحين. والتحليل رقيق، بالتأكيد، ولكنا نرى فيه بوضوح دور المبدأ القاضي بأنَّ الجنوح يجب أنْ يتخصص ويتعينُّ لا تبعاً للقانون بل تبعاً للمعيــار [الأخلاقي]. هناك ثلاثة أنواع من المحكومين: هناك الموهوبون المزودون «بـطاقات فكـرية عليــا تفوق متوسّط الـذكاء المقرر من قبلنا»، ولكنهم جعلوا منحرفين إمّا بسبب «ميولهم التكوينية» وبسبب «استعداد فطرى»؛ أو بسبب «منطق فاسد»، و«خلقية باغية»؛ و«تقدير خَـطِر للواجبات الاجتماعية». هؤلاء لا بدّ لهم من العزل ليـل نهار، ومن النزهـة المنفردة وعنـدما تقضي الضرورة بجعلهم على اتصال بالآخرين، يُلْبَسُون وقناعاً خفيفاً من الشبك المعدني، كالذي يستعمل عند تقصيب الحجارة أو لعبة الشيش». والفئة الثانية مؤلفة من المحكومين «الفـاسدين، المحـدودين، المخبولين، أو السلبيين المجرورين إلى الشر بعدم المبالاة بالعار كما بالخير، أو بالجبن، أو بالكسل إنَّ أمكن القول وبعدم القدرة على مقاومة الإغراءات الشريرة»؛ والنظام الذي يـ لاثمهم ليس هو نظام القمع بقدر ما هـو التربيـة، وإنَّ أمكن التربيـة التعاونيـة التبادليـة: عزلـة في الليل، عمـل مشترك في النهار، محادثة مسموحة شرط أنْ تتم بصوت عال، قراءات مشتركة، متبوعة باستجوابات متبادلة، هي بذاتها مقرونة بمكافآت. . وأخيراً هناك المحكومون «الحمقي، أو القـاصر ون» الذين «جعلهم تكـوينهم غير المكتمـل غير مؤهلين لأي عمـل يتطلب جهـداً عاقـلًا وتتابعاً في الإرادة، وبالتالي الذي يجدون أنفسهم في استحالة من القيام بمنافسة العمال الأذكياء في العمل، والذين يفتقرون إلى ما يكفى من التعليم للتعرّف على الـواجبات الاجتـهاعية، وإلى مـا يكفي من الذكاء لفهم ذلك، ولمحاربة غرائزهم الشخصية، فينجرون إلى الشر بحكم عدم أهليتهم بالذات. هؤلاء لا تعمل العزلة إلَّا على مفاقمة قصورهم؛ وإذاً فيجب أنْ يعيشوا مع

<sup>(\*)</sup> الأتنوغرافيا: علم خصائص الشعوب. (المترجم).

الآخرين، إنما ضمن مجموعات قليلة العدد، تحفزها اهتهامات جماعية، وتخضع لرقابة صارمة (68). وهكذا تتكون معرفة (إيجابية) بالجانحين وبأنواعهم، مختلفة تماماً عن التوصيف الحقوقي للجنح ولظروفها؛ ولكن مختلفة أيضاً عن المعرفة الطبية التي تتيح تقويم جنون الفرد وبالتالي محو الصفة الجرمية عن الفعل. وقد صاغ فروس المبدأ بوضوح: «لا يشكل المجانين إذا نظر إليهم ككتلة شيئاً أقل من المجانين؛ وقد يكون هناك ظلم لمؤلاء الأخيرين إن نحن شبهناهم برجال فاسدين عن قصد وتصميم». المطلوب في هذا العلم الجديد أن نصف «علمياً» الفعل بكونه جرماً، وخاصة الفرد بوصفه جانحاً. وإمكانية قيام علم جنائي متوافرة

إنَّ قرين العدالة الجزائية هو من دون شك، المخالف، ولكن القرين للجهاز الإصلاحي، هو إنسانٌ آخر؛ إنه الجانح، وحدة سيرية (بيوغرافية)، بؤرة «الخطورة»، ممثل نمط من اللاسوية من الخروج عن القاعدة. وإذا كان صحيحاً أنَّ السجن قد أضاف إلى الاعتقال الذي يحرم من الحرية والذي عرّفه القانون، «ملحق» السجن الإصلاحي، فإنَّ هذا الأخير قد أدخل بدوره شخصية زائدة، انسلَّ بين الشخص الذي يدينه القانون وبين الذي ينفذ هذا القانون. فحيث زال الجسد الموسوم، المقطع، المحروق، المعدم، جسد المعذب، ظهر جسد السجين المقرون بشخصية «الجانح»، وبالنفس الحقيرة للمجرم، الذي صنعه جهاز العقاب ذاته كنقطة تطبيق سلطة العقاب، وكغرض لا يزال يسمى اليوم بعلم السجن الإصلاحي، يقال إنّ السجن يصنع جانحين، هذا صحيع، إنه يجرّ ثانية أمام المحاكم، وبصورة حتمية، الأشخاص الذين يصنع جانحين، هذا صحيع، إنه يجرّ ثانية أمام المحاكم، وبصورة حتمية، الأشخاص الذين يضمهم أوكل أمرهم إليه. ولكنه يصنعهم بهذا المعنى الأخر الذي سبق وأدخله في لعبة القانون والمخالف، المحكوم والجلاد، الحقيقة اللاجسدية للجنوح التي تضمهم والمخالف، وتأخذهم جيعاً، ومنذ قرن ونصف، في ذات الشرك.

\*\*\*

فالتقنية الإصلاحية والإنسان الجانح هما بنوع من الأنواع أخوان توأمان. ويجب ألا نظن أن التشاف الجانح، بفعل العقى النية العلمية هو الذي استدعى إقرار تلطيف التقنيات السجنية الإصلاحية في السجون القديمة. يجب ألا نعتقد أيضاً أنّ الإعداد الداخلي للمناهج الإصلاحية قد أدّى أخيراً إلى إبراز وجود «موضوعي» لجنوح لم يستطع التجريد والقسوة القضائيان مشاهدته. فقد ظهر الاكتشاف والإعداد كلاهما معاً كامتداد لأحدهما في الآخر كمجمل تكنولوجي يشكل ويَفْصِلُ الغرضَ الذي عليه يطبق هذا المجمل وأدواته. وإنّ هذا الجنوح، المتكون في سراديب الجهاز القضائي، عند مستوى «الأعمال الحقيرة» التي تشيح العدالة بوجهها عنها، خجلاً تحسّ به من أنْ تعاقب أولئك الذين تحكمهم، وإنّ هذا الجنوح هو الذي يأتي الآن ليراود المحاكم النقية وجلالة القوانين؛ وهو ما يجب أنْ نَعْرِف، ونقدر، ونقيسَ، ونشخصَ، ونعالجَ عندما نطلق الأحكام؛ وهو الآن، هذا الشذوذ، هذا الانحراف، هذا الخطر الاصمّ، هذا المرض، هذا الشكل من الوجود هو ما يجب أخذه في الحساب، عندما تجري إعادة كتابة القوانين، الجنوح، هو انتقام السجن ضد العدالة. انتقام رهيب نوعاً ما بحيث يترك القاضي بدون صوت. وعندها تقوى نبرة علماء الجراثم.

ولكن يجب أنْ يَـ ظلَّ في الناهن أنَّ السجن، وهـ و الصورة المركزة، والصارمة لكل الانضباطات، ليس عنصراً ذاتي التولد داخل النظام الجزائي المحدد عند منعطف القرنين الثامن عشر والتاسع عشر. إنَّ موضوعة مجتمع عقابي وتقنية - أعراضية عامة للعقوبة، والتي كانت وراء القوانين «الأيديولوجية» - البيكارية أو البنتامية - لم تستدع شيوع استعيال السجن. فضلاً عن ذلك فهذا السجن قد تأتَّ من أوالياتٍ ملائمة لسلطة انضباطية. ولكن رغم هذا الاختلاف التنافري، فقد تفشت أوالياتُ ومفاعيل السجن، عبر العدالة الجرمية الحديثة. وتوجب البحث عن سبب هذه «الفعالية» الرهيبة للسجن. ولكن يمكن أن نلحظ شيئاً ما هـو: إنَّ العدالة الجزائية كما عُرِّفِت في القرن الثامن عشر من قبل المصلحين قد رسمت خطين متفارقين: أحدهما شكل سلسلة «المشوهين» الأخلاقيين أو السياسيين، الذين سقطوا خارج العقد الاجتهاعي والآخر شكل سلسلة الإنسان الحقوقي المعاد تأهيله بواسطة العقوبة. ولكن «الجانح» يتيحُ تماماً وصل الخطين وتشكيل - تحت رعاية الطب وعلم النفس أو العلم الجنائي - فردٍ يتراكم فيه إلى حد ما المخالف للقانون وموضوع تقنية عالمة. فأن يكون إضافة السجن والصاقه بالنظام حد ما المخالف للقانون وموضوع تقنية عالمة. فأن يكون إضافة السجن والصاقه بالنظام عند صنعه الجنوح، أعطى السجن للعدالة الجنائية حقل أغراض ، موحداً، مكرساً بـ «علوم» عند صنعه الجنوح، أعطى السجن للعدالة الجنائية حقل أغراض ، موحداً، مكرساً بـ «علوم» أناحت له أن يعمل ضمن أفق عام من «الحقيقة».

فالسجنَ، هذه المنطقة الأكثر قتاماً في جهاز العدالة، هو المكان الذي تُسَظِّم فيه سلطة العقابِ - التي لا تجرؤ على ممارسة نفسها بشكل علني - وبصمت حقلَ موضوعية يستطيع فيه العقاب أنْ يعمل في وضح النهار كعلاج ، والحكمُ أنْ يتسجل بين خطابات المعرفة. عندها نفهم كيف تبنت العدالة، وبهذه السهولة، سجناً لم يكن من قبل وليد أفكارها. وهي تدينُ له تماماً بهذا الجميل.

## هوامش ومراجع الفصل الأول

P. Rossi, Traité de droit pénal, 1829, III, p. 169.

- (1)
- Van Meenen, Congrès Pénitentiaire de Bruxelles, in Annales de la charité, 1847, p. 529-530. (2)
- A Duport, Discours à la Constituante, Archives parlementaires. (3)
- (4) إنَّ اللعبة بين وطبيعتي، السجن ما تزال ثابتة. منذ أيام ذكر رئيس الدولة بـ والمبدأ، القائل بأنَّ الاعتقال يجب أنَّ لا يكون إلا وحرماناً من الحرية، \_ الجوهر الخالص للحبس محرَّر من واقعية السجن؛ وأضاف أن السجن لا يمكن تبريره إلاَّ بمفاعيله والإصلاحية، أو المعيدة للتأهيل.
  - . (5) Motifs du code d'instruction criminelle من من 244،
- (6) م. ن. تقرير تيلهار (Theilhard) ص 8-9 في السنوات السابقة كان يُعثر كثيراً على الطرح ذاته: وإن عقوبة الاعتقال المقررة بالقانون تهدف بشكل خاص إلى إصلاح الأفراد، أي جعلهم أفضل، وإلى تهيئتهم بواسطة الاختبارات الطويلة نوعاً ما، على استعادة مكانتهم في المجتمع حتى لا يعودوا إلى التفريط به. إن الوسائل الاكثر يقيناً لجعل الأفراد أفضل هما العمل والتعليم. ويقوم التعليم، ليس فقط على تعلم القراءة والحساب، بل أيضاً على التوفيق بين المحكومين، وبين وفكرة النظام والأخلاق، واحترام الذات والآخرين،

(10)

(14)

(بوغنوت) Beugnot، محافظ السين الاسفىل (Seine-Inférieure)، قرار فريمير (Frimaire, an X) (السنة العاشرة)، في التقارير التي طلبها شابتال Chaptal من المجالس العمومية، طالب أكثر من اثني عشر تقريسراً بسجون يمكن فيها تشغيل الموقوفين.

- (7) إِنَّ أَكْرُهَا أَهْمِيةَ كَانَت بدون شَكَ تَلَكُ التِي اقْتَرَجَهَا شَ. لُوكَاسَ، وماركت واسيولت Marquet إِنَّ أَكْرُولَ (Marquet أَنَّ أَكْمَرُولَ (Perrus)، ويُوشِر Bonneville، وبونفيل Bonneville، وبعد ذلك بقليل فرّوس (Ferrus). يجب أنْ نذكر أَنَّ معظمهم لم يكونوا من مجبي الأعمال الخيرية، ينتقدون من خارج، المؤسسة السجونية، بل كانوا مرتبطين، شكل أو بآخر، بإدارة السجون؛ لقد كانوا تقنين رسمين.
  - (8) في ألمانيا كان جوليوس (Julus) يدير المؤسسة المسهاة:

Jaherbûcher für Strafs-und Besserungs Anstalten

(9) رغم أنّ هذه الصحف كانت تشكل أدوات دفاع عن المسجونين بسبب الديون، فقد أظهرت، عدة مرات بعدها عن المجرمين بالمعنى الصحيح، تأكيداً لهذا نجد أنّ أعمدة Pauvre Jacques لم تكن نخصصة لموضوع نخصص محصور. فالقانون الرهيب، قانون الإكراه الجسدي، وتطبيقه المشؤوم لم يشكلا وحدهما واقعة الهجوم من قبل الصحافي السجين...

وفقد حولت Pauvre Jacques انتباه قرائها نحو أماكن الأشغال الشاقة، والاعتقال، في بيوت القوة، وفي مراكز الالتجاء، ولم تلتزم الصمت حول أماكن التعذيب حيث كان الرجل المجرم يسلم للتعذيب في حين أنَّ القانون لم يحكمه إلا بالأشغال...» (Pauvre Jacques, 1re année, n° 7) وكذلك -Pélagie.

لقد ناضلت من أجل نظام عقابي هدفه «تحسين النوع»؛ وأي شيء آخر يشكل وتعبيراً عن مجتمع لا يزال برباً» (21 mars 1833).

- .L. Baltard, Architectonographie des prisons, 1829
- Ch. Lucas, De la réforme des prisons, 1838, II, P. 123-124. (11)
- A. de Tocqueville, Rapport à la chambre des Députes, cité in Beaumont et Tocqueville, le (12) Système Pénitentiaire aux Etats- Unis, 3° éd— 1845, p. 392-393.
- E. de Beaumont et A. de Tocqueille, *Ibid.* p. 109. (13)
- S. Aylies, Du système pénitentiaire, 1837, p. 132-133.
- ch. Lucas, de la réforme des prisons, t. I, 1836, p. 167. (15)
- (16) لم يكن النقاش الذي فتح في فرنسا حوالى سنة 1830 قد انتهى بعد سنة 1850؛ كان شارل لوكساس Auburn من أنصار أوبورن Auburn وهو الذي أوحى بالقرار الصادر سنة 1839 حول نظام المراكز (Arrête de 1839 sur le régime des centrales) (عمل مشترك وصمت تام) ـ ولكن موجة العنف التي تلت، وربما الاضطراب العام في البلاد بخلال السنوات 1842-1843 سوف يعطيان الأفضلية في 1844 لنظام بنسلفانيا حول العزلة المطلقة، الذي امتدح Tocqueville, Blouet, Demetz. ولكن المؤتمر الثاني حول السجن لسنة 1847 اختار عكس هذه الطريقة.
- K. Mittermaier, in Revue Française et étrangère de législation, 1836. (17)
- . A.E. de Gasparin, Rapport aux ministre de l'Intérieur sur la réforme des prisons (18)
- E. de Beaumont et A. de Tocqueville, Du Système pénal aux Etats- Unis, éd. de 1845, (19) p. 112.
- (20) قال فوكس Fox: «كل إنسان مهدي بالنور الإلهي، وقد رأيته يسطع عبر كل إنسان». وكل هدي الكيكرز (Quakers) ووالنبوت ستريت (Walnut Street) نظمت، ابتداء من سنة 1820، سجون بنسلف انيا وبيتسبورغ (Pittsburgh) ثم شيري هيل (Cherry Hill).

| . Journal des économistes, II, 1842                                                                  | (21) |  |  |  |  |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|--|--|--|--|
| Abel Blouet, Projet de prisons cellulaires, 1843.                                                    | (22) |  |  |  |  |
| Abbé Pétigny, Allocution adressée aux prisonnier, à l'occasion de l'innauguration des bâti-          |      |  |  |  |  |
| ments cellulaires de la prison de Versailles,                                                        |      |  |  |  |  |
| يراجع بعد ذلك ببضع سنوات في مونت ـ كريستو Monte-Cristo، نصّ دراسي مسيحي حول القيامة بعد              |      |  |  |  |  |
| السجّن، ولكن الأمر المطلوب عندئذ، ليس التعلم في السجن على الطواعية للقُوانين، بُل اكتسـاب القدرة     |      |  |  |  |  |
| على إحقاق الحقّ رغم ظلم القضاة عن طريق معرفة سرية .                                                  |      |  |  |  |  |
| N.H. Julius, Leçon sur les prisons, trad. française, 1831, I, p. 417-418.                            | (24) |  |  |  |  |
| .G.A. Real. Motifs du code d'instruction criminelle                                                  | (25) |  |  |  |  |
| قبل هذا، هناك العديد من التحقيقات حول وزارة الداخلية، ذكرت الحاجة إلى تشغيل الموقوفين:               |      |  |  |  |  |
| 5 Fructidor an VI, 3 Messidor an VIII, 8 Pluviôse et 28 Ventôse an IX, 7 Brumaire An X.              |      |  |  |  |  |
| بعد قانوني 1808, 1808 (codes de 1808 et 1810) نجد تحقيقات جديسدة: 8 décembre 1812, 20                |      |  |  |  |  |
| Octobre 1811 أو أيضاً التحقيق الطويل لسنة 1816: وإنه من المهم جداً إشغال المعتقلين ما أمكن. ويجب     |      |  |  |  |  |
| خلق حب العمل فيهم، وذلك بإبراز الفرق بين مصير الذين يعملون ومصير السجناء الذين يريدون البقاء         |      |  |  |  |  |
| بطالين ـ الاولــون يُعْطَوُنَ غــذاء أفضل، ومنــامة أفضــل من الأخرين». لقــد تحول سجن ميلون (Melun) |      |  |  |  |  |
| وسجن كليرفو (clairvaux) عاجلًا جداً إلى مشاغل كبرى                                                   |      |  |  |  |  |
| J.J. Marquet Wasselot, t. III, p. 171.                                                               | (26) |  |  |  |  |
| يراجع فيها يلي ص 292.                                                                                | (27) |  |  |  |  |
| J.P. Aguet, les Grèves sous la monarchie de Juillet, 1954, p. 30-31.                                 | (28) |  |  |  |  |
| l'Atelier, 3 <sup>e</sup> année, n° 4, décembre 1842.                                                | (29) |  |  |  |  |
| Ibid, 6 <sup>e</sup> année, n° 2, novembre 1845                                                      | (30) |  |  |  |  |
| م. ن.                                                                                                | (31) |  |  |  |  |
| l'Atelier, 4° année, n° 9, juin 1844 et 5° année, n° 7, Avril 1845.                                  | (32) |  |  |  |  |
| يراجع أيضاً في ذات الحقبة:                                                                           |      |  |  |  |  |
| La Démocratie pacifique.                                                                             |      |  |  |  |  |
| "Atelier, 5° année, n° mars 1945.                                                                    | (33) |  |  |  |  |
| A - Bérenger, Rapport à l'Académie des sciences morales, Juin 1836.                                  | (34) |  |  |  |  |
| E. Danjou, Des prisons, 1821, p. 180.                                                                | (35) |  |  |  |  |
| L. Faucher, de la réforme des prisons 1838, p. 64.                                                   | (36) |  |  |  |  |
| في بريطانيا «Tread-mill»والمضخة تؤمن المكننة الانضباطية للمعتقلين، دون أيّ مفعول إنتاجي.             |      |  |  |  |  |
| ch. Lucas, de la réforme des prison, II, 1838, p. 313-314.                                           | (37) |  |  |  |  |
| م. ن. ص 243.                                                                                         | (38) |  |  |  |  |
| E. Danjou, Des prison, 1821, p. 210-211;                                                             | (39) |  |  |  |  |
| وأيضاً:                                                                                              |      |  |  |  |  |
| 'Atelier, 6° année, n° 4, novembre 1845.                                                             |      |  |  |  |  |
| م. م. ch. Lucas, ثلث الأجر اليومي يوضع جانباً ليوم خروج المعتقل.                                     | (40) |  |  |  |  |
| Ducoétique Du sustème de l'emprisonnement cellulaire 1957 - 20 21                                    | (41) |  |  |  |  |

(41م) يقارن بهذا النص لفوشير (Faucher) وأدخــل إلى منسجة، واستمــع إلى حديث العـــال وإلى صفير الآلات، هل يوجد في اللون فارق أكثر إحزاناً من الانتظامية ومن الترقب في هــذه الحركــات الميكانيكيــة، إذا قورنت

(61)

(62)

| بفوضي الأفكار والعادات التي يحدثها تماس هذا الكثير من الرجال والنساء والأطفال».                            |              |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|
| De la réforme des Prisons, 1838, p. 20                                                                     |              |
| A. Bonneville, Des liberation préparatoire, 1846, p. 6                                                     | (42)         |
| اقترح بونفيل تدابير وإخلاءات السبيل الإعدادية»، ولكنه اقترح أيضاً وإضافة عقـوبة بـدنية» أو المـزيد من      |              |
| العقاب إذا تبيّن أنّ والمقرر العقابي المحدد بصورة تقريبية سنداً للدرجة الاحتمالية لصلابة المجـرم لا يكفي   |              |
| لأحداث الأثر المتوَّقع منه هذه الإضافة يجب أن لا تتجـاوز ثمن العقوبـة؛ إنَّ إخلاء السبيـل الاحتياطي        |              |
| يمكن أنْ يـأتي بعد مـرور ثـلاثـة أربـاع العقـوبـة ص 251 ومـا يليهـا، Traité des diverses institutions      |              |
| complémentaires.                                                                                           |              |
| ch. Lucas, cité dans la Gazette des tribunaux, 6 avril 1837.                                               | (43)         |
| في: Gazette des tribunaux                                                                                  | (44)         |
| يراجع أيضاً:                                                                                               |              |
| Marquet-Wasselot, la Ville du refuge, 1832, p. 74-76.                                                      |              |
| يركز ch. Lucas أنَّ الجانحين «غالباً مـا يؤخذون من الجمهاهير المـدينية» وأن «المحكـومين بـالأشغال الشــاقة |              |
| ياتون في معظمهم من السكان الزراعيين، في : de la réforme des prisons, I, 1836, p. 46-50.                    |              |
| R. Fresnel, Considérations sur les maisons de refuge, Paris, 1829, p. 29-31.                               | (45)         |
| ch. Lucas, de la réforme des prisons, II, 1838, p. 440.                                                    | (46)         |
| مقال ظهر في L. Duras, le Progessif .                                                                       | (47)         |
| وذكر في : La Phalange 1 <sup>er</sup> déc, 1838                                                            |              |
| ch. Lucas, <i>Ibid</i> , p. 441-442.<br>A - Bonneville, <i>des libérations préparatoires</i> , 1846, p. 5. | (48)<br>(49) |
| A. Bérenger, Rapport à l'Académie des sciences morales et politiques, juin 1836.                           | (50)         |
| ch. Lucas, de la réforme des prisons, II, 1838, p. 418-422                                                 | (51)         |
| E. Decazes, «Rapport au Roi sur les prisons», le Moniteur, II avril 1819                                   | (52)         |
| Vivien, in G. Ferrus, Des prisonniers, 1850, p. VIII.                                                      | (53)         |
| إرادة صادرة سنة 1847، انشأت لجان الرقابة.                                                                  |              |
| Léon Faucher, De la réforme des prisons, 1838, p. 6.                                                       | (54)         |
| ch. Lucas, De la réforme des prisons, 1836, p. 69.                                                         | (55)         |
| وإذا أردنا معالجة المسألة الإدارية، بصرف النظر عن مسألة البناء، فإننا نتعرض لإقرار مبادىء يهرب الواقع      | (56)         |
| أمامها؛ في حين أنَّ المهندس، بعد معرفةٍ كافيـةٍ بالاحتيـاجات الإداريـة، يستطيـع القبول بهـذا أو ذاك من     |              |
| أنظمة الحبس، ربما تكون النظرية قد صنفتها في عداد الطوباويات.                                               |              |
| (Abel Blouet, Projet de prisons cellulaire, 1843. p. 1)                                                    |              |
| L. Baltard, Architectonographie des prisons, 1829, p. 4-5.                                                 | (57)         |
| وبجمل الإنكليز في كل مؤلفاتهم عبقـرية الميكـانيك . وقـد أرادوا أن نكون عـهاراتهم تعمل كـألةٍ خــاضعة       | (58)         |
| لمفعول محرك واحد، م. ن. ص 18.                                                                              |              |
| N.P. Harou- Romain, Projet de penitencier, 1840, p. 8.                                                     | (59)         |
| cf. Planches ne. 18-26.                                                                                    | (60)         |

Ducatel, Instruction pour la construction des maison d'arrêt, p. 9.

E. Ducpétiaux, Du système de l'emprisonnement cellulaire, 1847, p. 56-57.

(63) يراجع مثلاً:

(65)

G. de Gregory, *Projet de Code pénal universel*, 1832, p. 199 et suiv; Grellet-Wammy, *Manuel des prisons*, 1839, II, p. 23-25 et p. 199-203.

- cf. Lucas, De la réforme des prison, II, 1838, p. 449-450. (64)
- ch. Lucas, De la réforme des prison, II, 1838, p. 440-442.

(66) لا بد من دراسة كيف انتشر إجراء السيرة، انطلاقاً من تأسيس الفرد الجانح، في الأواليات العقابية: سيرة أو سيرة ذاتية للسجناء عند آبرت (Appert)؛ تشكيل الملفات السيرية وفقاً للنموذج الطبي النفساني؛ استخدام السيرة من أجل الدفاع عن المتهمين. حول هذه النقطة الأخيرة بالإمكان مقارنة المذكرات الكبرى التبريرية الصادرة في آخر القرن الثامن عشر، لصالح المحكومين بالتعذيب على الدولاب، أو لصالح جان سالمون (Jeanne Salmon) وكذلك المرافعات الجنائية، في أيام لويس \_ فيليب (Louis- Philippe) لقد دافع La Roncière عن Chaix dEst- Ange فقال: «قبل الجريمة بوقت طويل، وقبل الاتهام بوقت طويل، تستطيعون أن تتفحصوا حياة المتهم، وأن تدخلوا إلى قلبه، وأن تسبروا الثنايا الأكثر خفاء، وتعرية كلهاره، ونفسه كلها. . Discours et plaidoyers HI, p. 166

- J.J. Marquet- Wasselot, L'ethnographie des prisons, 1841, p. 9. (67)
- G. Ferrus, *Des prisonniers*, 1850, p. 182 et suiv; p. 278 et suiv. (68)

## الفصل الثاني

## اللاشرعيات والجنوح

في نظر القانون، يمكن أنْ يعتبر الاعتقال حِرماناً من الحرية. وقد تضمن الحبسُ الذي يؤمّنُهُ، دائماً، مشروعاً تقنياً. ولا يشكِلُ الانتقال من التعذيب، وما فيه من مراسم متألقة، ومن فن مخزوج بالاحتفال الألمي، إلى عقوبات الحبس المدفونة ضمن هندسات بنائية ضخمة محاطة. بالسرية الإدارية، انتقالاً إلى عقوبة لامتميزة، مجردة ومبهمة؛ إنه الانتقال من فنّ في العقاب إلى فيّ آخر، لا يقل عن الأول اتقاناً. تحول تقنيّ. هذا الانتقال له مؤشر وأمارة وله خلاصة: استبدال سلسلة المحكوم " بالأشغال الشاقة سنة 1837 بالعربة التي تشبه الزنزانة.

السلسلة، القيد، تراث يعود إلى أيام السفن ـ السجن (\*\*) [المؤبد مع الأشغال الشاقة] وقد ظلت حتى «ملكية تموز» [الفرنسية] (\*\*\*). وارتبطت أهميتها الظاهرة كمشهد في مطلع القرن التاسع عشر، إلى كونها تجمع في مظهر واحد أسلوبي العقاب: الطريق إلى الاعتقال (الحبس) يجري كاحتفال تعذيبي (1). والحكايا عن «السلسلة الأخيرة» ـ في الواقع السلاسل التي جابت فرنسا صيف سنة 1836 ـ وفضائحها، قد أتاحت العودة إلى هذا المسار، الغريب تماماً عن قواعد «العلم الإصلاحي ـ السجني». في المنطلق كان هناك مرسم المشنقة؛ تثبيت أطواق الحديد والسلاسل، في باحة سجن بيستر (Bicêtre): توضع رقبة السجين بالأشغال الشاقة (بانيار) فوق سندان، كما فوق نطع؛ ولكن فن الجلاد يتجلّى هنا. إنه وهو يطرق الحديد لا يهرس الرأس ـ

<sup>(\*)</sup> المقصود بسلسلة المحكوم تلك السلسلة التي كان يجر بها المحكوم عبر الشوارع قبل ذلك التاريخ (1837) (م).

<sup>(\*\*)</sup> الغاليو، سفينة يُصَفدُ فيها العبيد بأرجلهم ويربطون في السفينة ليجذَّفوا فيها، قبل عهـد البخار، ولا تفـك قيودهم إلا عند موتهم. ويغرقون مع السفينة عندما تغرق. (م).

<sup>(\*\*\*)</sup> نظام فرنسا أيام الملك لويس فيليب 1830-1848، انبثق عن ثورة الباريسيين ضد شارل العاشر الذي حملته على الاستقالة وحلول لويس فيليب محله. (المترجم) نقلًا عن ولاروس الأعلام».

مهارة مقلوبة تعرف أنها لا تؤدي إلى موت المحكوم. «وتُعْرضُ في بـاحة سجن بيسـتر الواسعـة أدوات التعذيب: عدة صفوف من السلاسل مع أطواقها وأغلالها. وكان «الأرتوبان» (artoupans) (رئيس الحراس قديماً)، والحدادون المؤقتون يَصُفُوْنَ السندان والمطرقة. وعند درابزون الطريق الدائري كـانت تُلْصَقُ كل هـذه الرؤوس ذات التعبير الكئيب أو الشجاع والتي سوف يعمل المنفذ على برشمتها(٠). ومن فوق، عند كل طبقات السجن كانت تشاهد أفخاذ وأرجل متدلية عبر قضبان الزنزانات، راسمة معرضاً من اللحم البشري. إنهم المساجين جاؤوا لمشاهدة «تزيين» رفيق الأمس. . . ها هم أولاء في موقف التضحية. إنهم جالسون على الأرض مقرونون عشوائياً وبحسب القامة؛ والأصفاد التي يجب أنْ يتحمل كـل منهم منها ثمـاني ليــرات [الليبرة 500 غرام] ترهق رُكَبَهُم. ويقوم المنفذ باستعراضهم لأخذ قياس رؤوسهم وملاءمة أطواقهم الضخمة ذات السماكة التي تعادل البوصة. ومن أجل تبشيم القيد كان لا بدُّ من تعاون ثلاثة جلادين؛ أحدهم يسند السندان، والأخر يمسك بطرفي الطوق الحديدي مجموعين، ويحمى بذراعيه الممدودتين رأس السجين، والثالث يضرب ضربـاتٍ مضاعفـة فيسطح المسـمار الكبير تحت مطرقته الضخمة. كل ضربة كانت تـزعزع الـرأس والجسم. . . ومع ذلـك، فلا يفكــر أحدُّ أنَّ الضحية قد تتعرض للخطر إذا انحرفت المطرقة؛ هذا الشعور معدوم أو بالأحرى إنه يمحى أمام الانطباع العميق بفظاعةٍ تُحَسُّ عند رؤية أحد مخلوقات الله في مثل هذه الحالة من المهانة»(2). وبعد تأتي ضخامة المشهد العام؛ وبحسب مجلة «غازيت المحاكم (3) فإن أكثر من مثة ألف شخص كانوا يشاهدون السلسلة تنطلق من باريس في التاسع عشر من تموز: «نزلة الكورتيل نحو الماردي غراس. . . ». ويُشاهد النظام والثروة(•• من بعيد مرور القبيلة البدوية التي جرى تقييدها، هـذا الجنس الآخر «الجنس المتميز الذي خُصُّ بأشغال معتقلات الأشغال الشاقـة والسجون». ويتابع المشاهدون من الشعب، كما في أيام التعذيب العام، مع المحكومين تبادل الشتائم الغامضة، والتهديدات، والتشجيعات، والضربات، وإشارات الكره أو المواطأة. ويتولد شيء من العنف ولا يني يتسارع مع العَرْض : غضب ضد عدالة قاسية جداً أو متساهلة جداً؛ صراخ ضد المجرمين المكروهين؛ حركات تحية لصالح السجناء المعروفين والمحبوبين، مصادمات مع البوليس: «على طول المسافة المقطوعة منذ حاحز فونتينبلو، تطلق مجموعات من المحتشدين الغاضين صرخات النقمة ضد «دلاكولونج (Delacollonge): كانوا يصرخون ليسقط الأباق، ليسقط هذا الرجل الكريه؛ لا بدُّ من الاقتصاص منه. ولولا قوة وصلابة الحرس البلدي، لكان يمكن حصول اضطرابات خطيرة. في شارع فوجيرارد (Vaugirard) كانت النساء هن الأكثر نقمة وغضباً. كنَّ يصرخن: ليسقط الكاهن السيء! ليسقط الوحش ديلاكـولونـج! وتراكض مفـوضو البوليس في مونروج (Montrouge)، وفوجيرارد وعدةً من العمدة وأعوانهم، نـاشري أعلامهم،

 <sup>(\*)</sup> يصف الكاتب هنا تنظيم رؤوس المحكومين في صف واحد من أجل وضع قيود الحديد في رقابهم. وكلمة برشم تعنى إغلاق حلقات الحديد حول الرقاب. (م).

<sup>(\*\*)</sup> يرمز فوكو بهاتين الكلمتين إلى رجال الدولة (النظام) والطبقة الارستقراطية (الثروة) الذين كانوا يراقبون هذا المشهد من بعيد.

من أجل فرض احترام قرار العدالة. وعلى بعدٍ قليل من إيسي (Issy)، عندما شهدا فرنسوا م. ألارد (F. M. Allard) وعناصر المفرزة رماهم بقصعته الخشبية. عندئد تذكر الجميع أنَّ عائلة بعض رفاق هذا المحكوم القدامى يسكنون إيفري (Ivry). منذ ذلك الحين أخذ مفتشو المصلحة يتوزَّعون في الطريق ويواكبون عربة السجناء. أمَّا سجناء محيط باريس، بدون استثناء، فقد كان كل منهم يرمي بقصعته الخشبية رأس الموظفين الذين أصيب بعضهم. في ذلك الحين أحسَّ الجمهور برعب حاد. فقد تضاربوا ورمى بعضهم بعضاً (6). وفيها بين بيستر وسيڤر (Sèvres) تم نهب عدد ضخم من المنازل أثناء مرور القافلة (5).

في عيد المحكومين هذا، الذاهبين، كان هناك قليلٌ من طقوس كبش المحرقة الـذي يُضْرَبُ وهـ و يُـ طُرُدُ، وقليـلُ من عيـد المجـانـين حيث يتم قلب الأدوار رأسـاً عـلى عقب، وجــانب من احتفالات الشنق القديمة حيث كان يجب إظهار الحقيقة في وضح النهار، وأيضاً قسمٌ من هذه المشاهد الشعبية، حيث كان الناسُ يأتون للتعرف على الشخصيات المشهورة أو على الأنماط التقليدية: مزيج من الحقيقة ومن النذالة، استعراض من الشهرة ومن العار، شتائم ضد المجرمين الذين جرت تعريتهم، ومن الجهة الأخرى: اعتراف فرح بالجرائم. ويبحث المشاهدون عن وجه المجرمين الذين كان لهم مجدهم؛ وكانت أوراق طيارة تُذكِّر بجرائم أولئك اللذين يُشَاهَدُون مارِّين؛ وكانت الصحف تذكر أسهاءهم سلفاً وتسرد قصة حياتهم؛ وفي بعض الأحيان كانت تعطى أوصافهم، وتصف ثيابهم، حتى لا تخفى هويتهم على أحد: بـرامج من أجـل المشاهدين (6). وكان الناس يأتون لمشاهدة أنماط المجرمين، ولمحاولة التعرّف من الشوب أو الوجم على «مهنة» المحكوم، إذا كان قاتلًا أو سارقاً: لعبةُ تنكر، ودِميّ، إنما يَدْخُلُ فيها أيضاً، بالنسبة للعيـون الأكثر تـدريباً، نـوعُ من الأتنوغـرافياً (\*) التجـريّبيـة للجـريمـة. مشـاهـد مسرحيـة وفقـاً لغرينولوجيا( و Gall )، فَتُشغَلُ - بحسب الموسط الذي إليه يتمّ الانتهاء - سميولوجيات الجريمة المتوافرة لدينا: «وتبدو الهيئات متنوعةً كما تتنوع الملابس: هنا رأس ضخم هـائل، مشل رسوم مُوْرِيُّو (Murillo)؛ وهناك وجه معيوب تحيط به أهداب كثيفة ، تدل على طاقة أثيم مصمم. . . وفي مكانٍ آخر رأسُ عربي يرتسم فـوق جسم سوقى . هـذه سماتُ أنشويةً عـذبة، إنهم شركاء؛ أنظروا إلى هذه الصور الَّتي صقلتها الإباحية، إنهم المدرِّبون». في هذه اللعبة يجيب المحكومون بأنفسهم، شاهرين جريمتهم يقدمون عرضاً لآثامهم: إنها إحدى وظائف الوشم، إنها الوسمة الدالة على عملهم الباهر أو على مصيرهم: «إنهم يحملون شاراته، إما مقصلةً موشومة

(\*) علم خصائص الشعوب.

<sup>(\*\*)</sup> فرينولوجيا: دراسة شكل الجمجمة بوصفه يدل على الشخصية والملكات العقلية. والغال هو أصل الشعب الفرنسي والمقصود هو أنَّ المشاهدين يحاولون تحديد انتهاءات المجرمين وأجناسهم، قربهم أو بعدهم عن الأصل الغالي، بحسب أشكال رؤوسهم وملاعهم (م).

Claud Gueux . يراجع juin 1836 ، Revue de Paris : وتلمسوا كل هذه الجاجم، إنَّ كلاً من هؤلاء الرجال الساقطين له تحته (في عمقه) نمطه الحيواني . . هذا هو الذئب الجشع، هذا هو الهر، هذا هو النسر، هذا هو القرد، وهذا هو الضيع .

فوق الذراع الأيسر، أو فوق الصدر خنجراً مغمداً في قلبِ دامٍ». ويقلدون أثناء مرورهم مشهد جريمتهم ويهزأون من الحكام أو من الشرطة، ويتبجحونُ بالأثبام التي ارتكبوها ولم تكتشف. فرنسوا (François)، الشريك القديم لـ لاسينير (Lacenaire) يدعى أنه مبتكر طريقة لقتل إنسان دون أن يدعه يصرخ، ودون إراقة نقطة دم. هذا السوق الكبير المنقول المتجول للجريمة له بهلواناته، وله أقنعته، حيث يتجـاوب التأكيـدُ الهزلي عـلى الحقيقة مـع الفضول (الحشريـة) ومع الشتائم. سلسلة كاملة من المشاهد، في صيف هذا العام سنة 1836 حول ديـ الكولـونـج: في جريمته (لقد قطُّع عشيقته قطعاً وهي حامل)، وقد أعطته صفت ككاهن كثيراً من الألق؛ وقد أتاحت له أيضاً أنْ ينجو من المشنقة. ويبدو أنه قد لاحقته نقمة الجماهير وحقدهم عليه. فأثناء نقله سابقاً في العربة إلى باريس سنة 1836، تعرض للإهانة حتى لم يستطع أن يجبس دمعه؛ رغم أنه لم يُردْ أَنْ بُنْقِل في عربة، معتبراً أنَّ التعزير يشكل جزءاً من عقوبته. عند الانطلاق من باريس الا يمكن تصوّر كم أظهرت الجماهير نقمتها الشريفة، وغضبها الأخلاقي، وحقارتها تجاه هذا الرجل؛ لقد قُذِف بالتراب وبالوحل حتى تغطى؛ وكانت الحجارة تنهمر عليه مقرونة بصراخ الغضب العام. . . لقد انفجرت نقمة الجهاهير بشكل لم يُسمّع بـه من قبل؛ وكانت النساء، بشكل خاص، كالمجنونات حقاً، فأظهرن تجاهه عنف حقدهن بشكل لا يصدق، (٦)، من أجل حمايته تم تغيير ملابسه. وظن بعض المشاهدين المخدوعين أنهم تعرفـوا إليه في فـرنسوا، الـذي ارتضى الدور، لاعباً؛ ولكنه أضاف إلى كوميديا الجريمة التي لم يرتكبها، أضاف كوميديا الكاهن الذي لم يكنه أيضاً؛ ومزج مع حكاية جريمت (٥٠) أدعية وصلوات وحركات ظاهرة تبريكية لمباركة الجهاهير التي كانت تشتمه وتضحك. وعلى بعد خطواتِ منه، كان ديـلاكولـونج الحقيقي «يبـدو وكأنه الشهيد»، يتلقى الإهانة المزدوجة: من الشتائم التي لم يكن يتلقَّاها رغم أنها كانت موجهــةً إليه، من الهزء أو السخـرية، التي كـانت تُظهـر، تحت مظاهـر مجرم آخـر، الكاهنَ الـذي كانّـهُ والـذى أراد إخفاءه. لقـد كانت آلامه تُعْرض أمامه، تحت عينيه، بواسطة مهرج قاتل كـان مربوطاً بقيده.

في كل المدن التي كانت تمرَّ بها «السلسلة» كانت تحمل معها عيدها؛ إنها الأعياد الخلاعية للعقاب؛ لقد انقلبت فيها العقوبة إلى امتياز. وبنوع من العُرْفِ الغريب جداً الذي يبدو وكأنه بمنجاةٍ من الطقوس العادية للتعذيب، كانت [السلسلة] تثير عند المحكومين، لا السماتِ المفروضة، سهات الندم والتوبة، بقدر ما تثير انفجار فرح جنوني يرفض القصاص. لقد كان المحكومون بالأشغال الشاقة (البانيار) يزينون الطوق والأصفاد بالأشرطة، وبالقش المجدول، بالزهور أو بملبس ثمين. فالسلسلة هي الدوّارة(٥٠ وهي الرقص؛ وهي المزاوجة أيضاً، أو الزواج الإكراهي. أعراس، عيد وتكريس تحت السلاسل: «كانوا يتراكضون أمام الأصفاد حاملين باقة زهر بايديهم وأشرطة أو حشفاتٍ من القش تزين قبعاتهم، وأكثرهم مهارة كانوا يصنعون خوذات ذات عرف. . . وآخرون كانوا يلبسون كلساتٍ كاملة في جزمات أو صدرية بأحدث موضة،

<sup>(\*)</sup> La ronde: رقصة دائرية تشبه الدبكة. (م).

تحت قمصان خاصة بالشغيلة ١٤٥٨. وطوال الأمسية التي تلى التصفيد، كانت السلسلة تشكل حلقة (Farandole)، تدور وتدور بدون توقف في باحة البيسـتر: «ويل للمـراقبين إن تعـرفت السلسلةُ عليهم؛ إنها تغشاهم وتغرقهم ضمن حلقاتها، ويظل المجرمون المحكومون أسياد ساحة المعركة إلى أن يغيب النهار»(9). كان سبت (احتفال عيدي) المحكومين ردّاً على احتفال العدالة بما فيه من الزهو الذي ابتكره. فهو قد قَلَبَ الأبهةَ، وترتيب السلطة وشعائرهـا، وأشكال المتعـة ولكنّ شيئاً ما من الاحتفال السياسي لم يكن ببعيد. ومن الـواجب أنْ يكون المرءُ أصماً لا يسمـع القليل من هذه اللهجات الجديدة. كان المحكومون بالأشغال الشاقة يغنُّونَ أغنياتِ حماسية (عسكرية)، كانت شهرتها سريعة، كما كانت تـظل على الألسن تكـررها في كـل مكان ولمـدة طويلة. وكــانت تحتوى، بالتأكيد، صدى الشكاوي التي كانت الأوراق الطيارة تنسبها إلى المجرمين ـ التأكيد على الجريمة، التمجيد الأسود، استذكار العقوبات الرهيبة والحقد العام الذي يحيط بها: «الشهرة، لنا النفيرُ والأبواق. . . تشجعوا، يا أولاد، ولنتلقَ بـدون وجـل المصـير البشـع الـذي يحـوِّم فـوق رؤوسنا. . . أصفادنا ثقيلة، ولكننا نتحملها. بالنسبة إلى المحكومين المؤبدين، لا صوت يرتفع: فلنواسِهم». ومع ذلك يُوجد في هذه الأغاني الجماعية إيقاع مختلف؛ ذلك أنَّ القانـون الأخلاقي الذي تخضع له معظم الشكاوي القديمة قد قُلِب رأساً على عقب. فالتعذيب بدلاً من أن يستجلب النَّدم، كان يشحذُ الإباء؛ والعـدالة التي أصـدرت الإدانة، تغـدو مرفـوضة، كـما هي مؤنبة الجاهيرُ التي تأتي لتتفرج على ما تظنه الندم أو الإذلال: «مها بعدنا عن منازلنا فإنناً نتحسّر. وجباهنا القـاسية دائــاً تخيف حكامنــا. . إنَّ نظراتكم الجــائعة إلى المــآسي تفتش بيننا للعثور على عِرْق ذابل يبكي ويتصاغر. ولكن نـظراتنا أبيــة». ونلقى فيها أيضــاً التأكيــد على أنَّ حياة السجن (المؤبد) مع الرفقة تخبىء ملذات لا تعرفها الحرية. «مع الـوقت فَلُنُصَفَّدُ الملذات. وراء الأقفال ستتولمد أيام أعياد. . . إنّ الملذات تهرب وتفرُّ. إنها تهرب من الجلادين، وتتبع الأغاني». ثم إنَّ النظام الحالي لن يدوم أبداً؛ فالمحكومون لن يُحرروا فقط ويستعيدوا حقوقهم، بـل إنّ متّهيمهم سوف يحلّون محلهم. بـين المجرمـين وحكامهم، سـوف يأتي يـوم الحكم الكبـير المقلوب: «عندها، نحن المؤبدين، سوف نحتقر البشر. ولنا أيضناً كل الـذهب الذي يؤلهون. هذا الذهب، في يوم من الأيام، سوف ينتقل إلى أيدينا. نحن نشــتريه بثمن هــو حياتنــا. سوف يمسك آخرون بهذه السلاسل التي تصفدوننا بها أنتم اليوم؛ ويصبحون هم العبيد. أمَّا نحن فسوف نحطم الأغلال، وسوف تلمع شمس الحرية لنا من جديد ـ وداعاً إننا نتحدى أغلالكم وقـوانينكم»(10). فالمسرح التَقَـوي الـذي تتخيله الأوراق الـطيّـارة، والـذي يحض المحكـومُ فيــه الجمهور على عدم الاقتداء به، أخذ يتحوّل إلى مشهد مهددٍ، يُنْذر فيه الجمهور بأنْ يختار بين بربرية الجلادين، وظلم القضاة وبين بؤس المحكومين المغلوبـين اليوم ولكن المنتصرين في يــوم من الأيام.

فالمشهد الكبير الذي كانت تعرضه السلسلة (رقصة التشابك بالأيدي) متصل بالتراث القديم، تراث التعذيب العلني؛ وهو يتصل أيضاً بهذا التمثيل المتعدد الأوجه للجريمة والذي كانت تقدمه الصحف اليومية والجرائد، والمشعوذون، ومسارح الطرقات (11). ولكنه يتصل أيضاً

بالصدامات وبالصراعات التي يحمل صداها الصارخ. فهو يعطيها شبه نهاية رمزية: إن جيش الاضطراب الذي يقضي عليه القانون يوشك أن يعود؛ وإنَّ ما طرد عنف النظام يقدم بعودته الانقلاب المحرِّر. «لقد أرعبني أنْ أرى هذا المقدار من الشرر يعود من خلال هذا الرماد» (12). فالاضطراب الذي أحاط دائماً بالتعذيب يتناغم مع التهديدات المحددة. من المعلوم أنَّ ملكية تموز ألغت السلسلة لذاتِ الأسباب \_ إنما الأكثر إلحاحاً \_ والتي تطلبت، في القرن الثامن عشر، إلغاء التعذيب. «ليس من عاداتنا وتقاليدنا أنْ نقتاد الرجال هكذا؛ يجب في المدن التي تجتازها القافلة تفادي إعطاء مشهدٍ بمثل هذه البشاعة، مشهد ليس له أية فائدة تعليمية بالنسبة إلى الأهالي (13). وإذن لا بدّ من الانتهاء من هذه الطقوس العامة؛ وبالتالي إعطاء نقل المحكومين ذات التعديل الذي أدخل على العقوبات عينها؛ ووضعه، هو أيضاً تحت شارة الحياء الإدارى.

ولكن الشيء الذي جرى تبنيه في حزيران سنة 1837، ليحلُّ محل السلسلة، لم يكن العربة البسيطة المغطاة التي جرى الكلام عنها لفترة، بـل هو آلةٌ درست بعنايـة فائقـة. عربـة مصممة وكمأنها سجن متنقل. معادل متحرّك لـ «البانوبتيك» (المُسْتَشْرَف). «ممر مركزيٌ يفصلها على طولها: وعلى الجانبين، ستّ زنزانـاتِ يجلس فيها السجنـاء مواجهـةً. وتدخـل أرجلهم ضمن حلقات (قيود) بُـطُنَتْ بصوف وتجمـع بينها سـلاسل بضخـامة 18 بـوصة. أمَّا الأفخاذ فمقيـدة «بأصفادٍ ركبية» من المعدن. ويجلس المحكوم فوق نـوع من القِمْع من الـزنك والسنـديان يفـرغ ويصب في البطريق العام». «وليس للزنزانة أي شباك على الخارج؛ وهي مصفحة بكاملها بالصفائح؛ بل هناك كوةً، من الصفيح المُثقّبِ. تسمح بمرور تيار هوائي ملائم». ومن جهة الممر، كان بابُ كل زنزانة مزوداً بشباكٍ مقسوم إلى مقطعين: مقطع لـلأطعمة، والأخـر مُشَبَك من أجل المراقبة. «وكانت فتحة الشبابيك واتجاهها المائل مرتبين بحيث تكون أعين الحراس على السجناء بصورة دائمة. وبحيث يسمعون أدن القول، دون أنْ يستطيع هؤلاء رؤية بعضهم البعض أو سياع بعضهم بعضاً. بحيث تستوعب العربة الواحدة، بدون أيّ إزعاج، وبآنٍ واحدٍ محكوماً بالأشغال الشاقة، ومطلق موقوف عادي، رجالًا ونساء، أطفالًا وراشدين. ومهما طالت المسافة. فإنَّ أولاء وأولئك يصلون إلى المكان المخصص لهم دون أنَّ يستطيعوا رؤية بعضهم البعض أو الكلام فيها بينهم.. وأخيراً تتبح الرقابة الدائمة، من قبل حــارسين مسلحـين بهراوة قصيرة من السنديان «ذات مسامير كبيرة من الألماس المُثلِّم» اتباع نظام كامل من العقوبات، يتلاءم مع النظام الداخلي للعربة: نظام الخبز والماء، محابس لتقييد إبهام السجين، الحرمان من المخدة التي تسمح بالنوم، تقييد الذراعين. ووكانت تمنع كل قراءةٍ غير قراءة كتب الأخلاق».

ولو لم يكن في هذه الآلة غير لطفها وسرعتها «لكان لها أنْ تشرّف حساسية مبتكرها»؛ ولكن ميزتها هي أنّها تشكل عربة سجن بحق. بمفاعيلها الخارجية، لقد بلغت الكيال التام البنتامي: «أثناء المرور السريع لهذا السجن المتحرك على دواليب الذي لا يحمل على جوانبه الصامتة الدكناء أيَّ تسجيل غير هذه الكلمات: «نقل المحكومين بالأشغال الشاقة»، يوجد شيءٌ ما غامضٌ وكئيب يطلبه بنتام من تنفيذ الأحكام الجنائية التي تترك في أذهان المشاهدين انطباعاً صحياً أكثر وأكثر ديمومة من رؤية هؤلاء المسافرين الصليفين والسعداء»(١٩). ولهذه الآلة أيضاً مضاعيل داخلية؛

فهي أثناء الأيام القليلة المستعملة للنقل (التي لا يفك فيها قيدُ المعتقلين ولو للحظة واحدة) تعمل كجهاز تأديب. فيخرجون منها عاقلين بشكل مدهش: «على الصعيد الأخلاقي يشكل هذا النقل الذي لا يدوم إلا اثنتين وسبعين ساعةً، تعذيباً بشعاً قبيحاً يبقى أثره طويلاً، على ما يبدو، في السجين». ويشهد بذلك المحكومون أنفسهم: «في العربة الزنزانة، عندما لا ينام المرء، فهو لا يقدر إلا على التفكير، ولفرط ما يفكر، يبدو لي أنَّ هذا يثير في الندم على ما فعلت؛ وعلى المدى الطويل، كما ترى، فإني أخشى أنْ أتحول إلى إنسان أفضل، فلا أريد ولا أرغبه (15).

حكاية رقيقة حكاية العربة البانوبتية (الاستشرافية)، ومع ذلك فإنَّ الطريقة التي حلّت بها محل «السلسلة»، وأسباب هذا الحلول تضم باختصار كل العملية التي حلَّ فيها الاعتقال محل التعذيب خِلال ثهانين عاماً: كتقنية مدروسة من أجل تغيير الأفراد. فالعربة/الزنزانة إنما هي جهاز إصلاح. وما حلَّ محل التعذيب، ليس حبساً كثيفاً، بل هو تدبير تأديبي انضباطي، متقن التمفيل بعناية. من حيث المبدأ على الأقلّ.

\*\*\*

إذ في الحال، استُنكر السجنُ في واقعيته ومفاعيله المنظورة، باعتباره الفشل الأكبر للعدالة الجزائية: ومن الغريب حقاً، أنه لم يخضع تاريخ الحبس لتسلسل زمني تم من خلاله تسلسل حكيم له : تركيز عقوبة الاعتقال، ولتدوين فشله؛ ثم للتصاعد البطيء لمشاريع الإصلاح، التي سوف تنتهي بتحديد التقنية السجنية تحديداً متهاسكاً نوعاً ما؛ ثم لوضع هذا المشروع موضع التنفيذ؛ وأخيراً للتثبت من نجاحاته أو من فشله. في الواقع كان هناك تداخل، أو في مطلق الأحوال كان هناك توزيع آخر لهذه العناصر. ولما كان مشروع تقنية تأديبية قد رافق مبدأ الاعتقال العقابي، فقد ظهر انتقاد السجن وطرقِه باكراً جداً، فيها بين هذه السنوات 1820-1845 بالذات، وتجمد الانتقاد فضلاً عن ذلك، في عدد من التعابير التي أخذت تتكرر اليوم ـ بذات الأعداد تقريباً ـ دوغا أي تغير تقريباً.

- السجون لم تخفض معدل الجرائم: بالإمكان توسيع السجون كثيراً، وزيادة عددها أو تحويلها، ولكن كمية الجرائم والمجرمين تبقى ثابتة، أو ما هو أسوأ أيضاً، إنها تزيد: «في فرنسا يقدر بحوالي 108 آلاف عدد الأفراد الذين هم في حالة عداء مكشوف للمجتمع. أما وسائل القمع المتوافرة فهي: منصة الإعدام، والعُلُّ، وثلاثة سجون للأشغال الشاقة، و19 بيتاً مركزياً، و86 منزلًا للعدالة، 362 عرفة أمْن، في مراكز الجندرمة. ورغم هذه السلسلة من الوسائل، فقد ظلَّ الشرُّ محتفظاً بتقدمه. إنَّ عدد الجرائم لم ينخفض؛ . . . وازداد عدد المكررين بدلًا من أن ينخفض» (10).

- الاعتقال يستثير التكرار؛ بعد الخروج من السجن، يكون الحظ أكبر من السابق في العودة إليه؛ فالمحكومون هم بنسبة ضخمة، مسجونون قدامى؛ 38% من سجناء البيوت المركزية يحكمون من جديد، و333 من المحكومين بالأشغال الشاقة (11)؛ فيها بين 1828 و1834، ومن أصل ما يقارب خمسة وثلاثين ألفاً من المحكومين بجرائم، كان هناك 7400 تقريباً من المكرّرين

(أي 1 من أصل 4.7 محكومين)؛ ومن أصل 200000 محكوم بأحكام إصلاحية كان هناك 1830 مكرر أيضاً (1 من أصل 6)؛ ومن المجموع هناك مكرر من أصل 5.8 محكوم (181 في سنة 1831 من أصل 2174 محكوماً بسابقة (بالتكرار) كان هناك 350 قد خرجوا من سجن الأشغال الشاقة، من أصل 2174 محكوماً بسابقة (بالتكرار) كان هناك 350 قد خرجوا من سجن الأشغال الشاقة، الملاحية خاضعة للنظام نفسه السائد في البيوت المركزية (19). والتشخيص يبدو أكثر فأكثر قسوةً طوال عهد ملكية تموز؛ في سنة 1835 كان هناك أصحاب السوابق فبلغوا 1846 مكرراً من أصل 223 محكوماً بجناية؛ في سنة 1839 كان هناك 1749 مكرراً من أصل 1858 مكرراً، وفي ميلون كان هناك 1745 من أصل 1088 سجيناً (20). معتقلاً في لُووْسُ كان هناك 750 مكرراً، وفي ميلون كان هناك 745 من أصل 1088 سجيناً (20). فالسجن إذا بدلاً من أن يطلق سراح أشخاص مُصْلَحِين، ينشر في الجاهير جانحين خطرين: مالسجن إذا بدلاً من أن يطلق سراح أشخاص مُصْلَحِين، ينشر في الجاهير جانحين ويتحركون الجسم الاجتماعي. وعندما نفكر أن هؤلاء الناس يزدادون باستمرار، وأنهم يعيشون ويتحركون حولنا، مستعدين لاغتنام كل فرصة لبث الاضطراب، وللتذرّع بكل الأزمات في المجتمع لكي بحربوا قوتهم، فهل يمكن البقاء على الحياد أمام مثل هذا المشهد (12)?

لا يمكن للسجن أنْ يتخلى عن صنع الجانحين. فهو يصنع منهم بفضل نمط الحياة التي يؤمنها للمعتقلين: سواء بعزلهم في زنـزاناتٍ أو بفـرض عمل غـير مفيد عليهم، لا يمـلأون فيه وقتهم، وفي الحالين، على كل حال، وعدم تفكير بالإنسان في المجتمع؛ وهذا يعني خلق عيش مختلف للطبيعة غير مفيد وخطر، (22)؛ نريد من السجن أنْ يربي المعتقلين، إنما بموجب نظام تربوي يتوجّه إلى الإنسان، وهل من المعقول أنْ يهدف إلى التصرف بعكس أمنية الطبيعة؟ ويخرّج السجن أيضاً جانحين حين يفرض على المعتقلين ضغوطات عنيفة؛ إنه مخصص لتطبيق القوانين، ولتعليم احترامها؛ ولكن كل مساره يجري وفقاً لأسلوب سوء استعمال السلطة؛ إنه تحكم الإدارة: «فالإحساس بالظلم الذي يستشعره المعتقـل هو أحـد الأسباب التي يمكن، أكـثر من غيرهـا، أنْ تجعل شخصيته مستعصية. عندما يرى نفسه هكذا معـرضاً لآلام لم يفـرضها القـانون ولا نصُّ عليها، فإنه يدخل في حالةٍ معتادة من الغَضَب ضد كل ما يحيط به؛ فـلا يرى إلَّا الجـلادين في كل ممثلي السلطة؛ ولا يعود يصدق أنه كان مجرماً: إنه يتهم العدالة بالذات»(23). فساد وخوف وعدم كفاءة الحراس: «1000 إلى 1500 محكوم يعيشون تحت رقابة 30 إلى 40 مناظراً لا يحتفظون ببعض الأمان إلا إذا اعتمدوا الوشاية، أي الفساد الذي يحرضون على زرعه بأنفسهم. من هم هؤلاء الحراس؟ جنود تمُّ تُسْرِيحُهم، رجال بدون تعليم، وبدون ذكاء وفهم لوظيفتهم يحرسون نحربين محترفين» (<sup>24)</sup>. استغلال عن طريق العمل الجزائي الذي يفتقر ضمن هـذه الشروط إلى أية سمةِ تربوية: إنها تهاجم وتندد بتجارة الرقيق الأسود. أليس السجناء مثل هؤلاء، يبيعهم المقاولون فيشتريهم المنفذون. . . هل يتلقى السجناء بهذا الشأن دروساً في النزاهـة؟ ألاً ينحطون أكثر من جراء هذه الدروس في الاستغلال الكريه(25)؟

- ويمكِّن السجنُ، بل إنه يساعد على تنظيم وسط للجانحين المتضامنين المتكافلين، التراتبيين، المستعدّين لكل المواطآت المقبلة: «المجتمع يحظر الجمعيات المؤلفة من أكثر من عشرين

عضواً... أمًّا السجن فيؤلف بذاته اتحادات من 200، ومن 500، ومن 1200 محكوم في البيوت المركزية التي تُبنَى لتناسبهم، ويقسمهم السجن تسهيلاً عليهم إلى مشاغل وإلى باحات مسقوفة وإلى مهاجع ومطاعم مشتركة... وهو يُكثِّر منهم فوق أرض فرنسا كلها، بشكل أنه حيثها يقوم سجن يتكون اتحاد... وبعددها وجدت نواد معادية للمجتمع» (26). وإنَّه في هذه النوادي يتم تثقيف الجانح الصغير الذي ينفذ أول حكم عليه: «وأولى رغباته التي سوف تتولد فيه هي أن يتعلّم من البارعين كيف يتم الهرب من مقتضيات القانون؛ والدرس الأول يستقى من هذا المنطق الضيق، منطق اللصوص الذي يجعلهم ينظرون إلى المجتمع وكأنه عدو؛ والتعليم الأخلاقي الأول هو النميمة، فالتجسس يوضع موصع التقدير في سجوننا؛ وأول هـوىً يُحفّزُ في نفسه قد يُريعُ الطبيعة الساذجة الأولى بشاعاته التي تولدت حتماً في الزنزانات، والتي يعجز القلم عن تسميتها؛ بعد هذا ينقطع كـل ما كـان يربطه بالمجتمع» (27). وتكلم فوشر (Faucher) عن تسميتها؛ بعد هذا ينقطع كـل ما كـان يربطه بالمجتمع» (25).

ـ إنَّ الظروف التي تُهيأ للمساجين الـذين أطلق سراحهم تحملهم على التكـرار: لأنهم يظلون تحت رقبابة البيوليس؛ ولأنهم يظلون تحت الإقبامة الجبرية أو ممنيوعون من الإقبامة؛ «لأنهم لا يخرجون من السجن إلّا بموجب جواز مىرور يجب عليهم إبرازه أينـما ذهبوا وهــو يتضمن الإشارة إلى الحكم الذي فرض عليهم (28). فالتهرّب وعدم إمكانية العثور على عمل، والتسكع هي العناصر الأكثر حدوثًا في التكرار. إن مجلة المحاكم، وصحف العمال أيضاً تـورد بانتـظام حالاتٍ مشابهةً ، كحالة ذلك العامل الذي أدين بالسرقة ، فوضع تحت المراقبة في روان (Rouen) ، ثم أوقف من جديد بسبب السرقة، وقد رفض المحامون الدفاع عنه؛ فاستلم الكلام بنفسه أمام المحكمة، فذكر تاريخ حياته، وشرح كيف أنه بعد أنْ خرج من السجن ووضع في الإقامة الجبرية، لم يستبطع العودة إلى مهنته كَمُذَهِّب (٠٠)، لأن صفته كمسجون قديم كانت تدفع إلى رفضه في كل مكان؛ وقد رفص البوليس حَق الساح لـ بالبحث في مكان آخر عن عمل، ففرضت عليه الإقامة في روان حتى الموت من الجوع ومن البؤس من جراء هذه الرقابة المحطمة. وطلب العمل من مركز المحافظة؛ فاشتغل ثمانية أيام في المقـابر لقـاء 14 قرشـاً في اليوم ثم قال: «ولكني شاب، وعندي شهية قوية فكنت آكل أقتين من الخبز ثمنها خمسة قروش للأقـة؛ ماذا أصنع بأربعـة عشر قرشــاً لكى آكل واغتســل وأسكن؟ وأصابنى اليـاس وأردت أن أرجع إنســاناً شريفاً؛ فكانت الرقابة تغرقني من جديد في الشفاء. وأصابني القرف من كل شيء؛ في هذا الوقت تعرفت على لوميتر (Lemaître) الذي كان أيضاً يعيش في البؤس. وكان لا بد من العيش وراودتنا من جديد فكرة السرقة»(29).

- وأخيراً يصنع السجنُ بصورة غير مباشرة الجانحين وذلك بإفقاره عائلة السجين: «فالقرار ذاته الذي يرسل ربَّ العائلة إلى السجن يحول الزوجة كل يوم إلى العُدْم، والأولاد إلى الترك، والعائلة كلها إلى التشرد والتسول. من هذه الزاوية تهددُ الجريمةُ بالتطرف»(30) وما يجب ذكره أن

 <sup>(\*)</sup> المذهّب: العامل الذي يطلي اللوحات أو قطع الأثاث بالذهب (م).

هذا الانتقاد الرتيب للسجن، قد تم في اتجاهين دائماً: ضد الواقعة بأن السجن لا يشكل بالفعل إصلاحية؛ وأن التكفيرية الحبسية ظلت فيه على الحالة البدائية؛ وضد الواقعة القائلة بأن السجن إذا أراد أن يكون إصلاحياً فإنه يفقد من جراء ذلك قوته العقابية (31)، فالتقنية التكفيرية الحقة هي الشدة (32)، وإن السجن هو خطأ اقتصادي مزدوج: مباشرة من جراء الكلفة الضمنية لتنظيمه، وبصورة غير مباشرة من جراء كلفة الجنوح الذي لا يقمعه (33). ولكن الجواب على هذه الانتقادات، كان على الدوام واحداً: التجديد للمبادىء الشابتة للتقنية التكفيرية. فمنذ قرن ونصف، قُدِّم السجن دائماً كعلاج ذاتي له (للسجن)؛ تنشيط وتفعيل التقنيات التكفيرية كوسيلة وحيدة لإصلاح فشلها الدائم؛ تحقيق المشروع الإصلاحي كطريقة وحيدة من أجل التغلب على استحالة نقله إلى الوقائع.

وللاقتناع بذلك، هذه الواقعة: إنَّ ثورات المساجين، في هذه الأسابيع الأخيرة، قد أسندت إلى كون الإصلاح المحدد سنة 1935 لم يوضع أبداً موضع التنفيذ الفعلي؛ وإنه كان من الواجب العودة إلى مبادئه الأساسية. ولكن هذه المبادىء، والتي ما نزال حتى اليوم نتوقع منها مفاعيل مدهشة معروفة: فهي تكون منذ 150 سنة تقريباً الحكم السبع العالمية حول «الشرط السجني» الجيد.

1- إنَّ الحبس الجزائي يجب أن تكون وظيفته الأساسية تغيير سلوك الفرد: «إنَّ تغيير المحكوم كهدف رئيسي للعقوبة هو مبدأ مقدس كان ظهوره الشكلي في مجال العلم، وخاصة في مجال التشريع حديثاً جداً» (المؤتمر السجني في بروكسل، 1847). ورددت لجنة آمور (Amor)، في أيار 1945، بأمانة: «إنَّ العقوبة التي تحرم من الحرية تهدف بصورة أساسية إلى تغيير المحكوم وإلى إعادة تصنيفه اجتماعياً». مبدأ التقويم.

2- إنَّ المساجين يجب أن يكونوا معزولين أو على الأقل موزعين بحسب خطورة فعلهم الجزائية، إنما بشكل خاص، بحسب أعارهم، واستعداداتهم، والتقنيات الإصلاحية التي يراد استخدامها تجاههم، ومراحل تغييرهم. «يجب الأخذ في الحسبان، في استخدام الوسائل التغييرية، المفارقات الجسدية والأخلاقية الكبرى، والتي يتطلبها تنظيم المحكومين، ودرجة انحرافهم، والخطوط اللامتساوية في الإصلاح التي يمكنهم تقديمها» (شباط 1850). سنة 1945: «إن توزيع الأفراد على المنشآت السجونية، من ذوي العقوبة التي تقل عن سنة ترتكز على الجنس، وعلى الشخصية ودرجة انحراف الجانح». مبدأ التصنيف.

3 - العقوبات التي يجب إمكان تعديل مسارها بحسب شخصية السجناء والنتائج الحاصلة ، والتقدم أو الانتكاسات. «إنَّ الهدف الرئيسي للعقوبة. هو إصلاح الجاني، فيكون من المرغوب فيه أن يُستطاع إطلاق سراح كل محكوم عندما تصبح إعادة إحيائه أخلاقياً مضمونة (ش - لوكاس 1836). 1945: «طبِّق نظام تقدمي . . من أجل تكييف معاملة السجين وفقاً لموضعه وللدرجة تغيره . ويتراوح هذا النظام بين الوضع في الزنزانة المنفردة وبين نصف الحرية . . . وتشمل الاستفادة من الحرية المشروطة كل العقوبات الوقتية » . مبدأ تكييف العقوبات .

4\_ يجب أنْ يكون العملُ إحدى القِطع الأساسية في التحـول وفي تأهيـل المساجـين التدريجي

اجتهاعياً. إنَّ العملِ الجزائي «يجب أنْ لا يعتبر كالمتمم وإنْ أمكن القول، كالمضخم للعقوبة، بل بالأولى أن يكون كتلطيف بحيث إن الحرمانُ منه سوف يكون [بالنسبة إلى السجين] أمراً لا يطاق». ويجب أن يُكُن العملُ من تعلم أو من ممارسة مهنة، ومن تدبير موارد للسجين ولعائلته (دوكبيتبو، 1857). 1945: «كل محكوم باسم الحق العام يجبر على العمل. . . ولا يمكن إجبار أحد على البقاء بدون شغل». مبدأ العمل كموجب وكحق.

5 ـ إنَّ تثقيف السجين هو من جانب السلطة العام. وبآنٍ واحدٍ، تحوط لازم من أجل مصلحة المجتمع وهو موجّب تجاه السجين. «التثقيف وحده يمكن أن يستخدم كأداة إصلاحية. فمسألة الحبس الإصلاحي هي مسألة تثقيف» (ش. لوكاس، 1838). 1945: «إن المعاملة المفروضة على السجين، خارج كل اختلاط مفسد. . . يجب أن تهدف بصورة رئيسية إلى تعليمه العام والمهني وإلى تحسين وضعه». مبدأ التثقيف السجني.

6- إنَّ نظام السجن يجب أنْ يكون، جزئياً على الأقبل، مراقباً وممسوكاً من قبل جهاز أشخاص متخصصين يمتلكون الكفاءات الأدبية والتقنية التي تؤهلهم السهر على حسن تأهيل الأفراد. قال فروس، سنة 1850، بصدد طبيب السجن: «إنْ مساهمته تكون مفيدةً لكل أشكال الحبس... لا يستطيع أيُّ أحد أن يمتلك بوثوق وحميمية، غير الطبيب، ثقة السجناء ولا أحد أفضل منه يعرف شخصيتهم، ويمارس تأثيراً أشد فعالية على مشاعرهم، فهو حين يخفف أوجاعهم الجسدية، يستفيد من هذه الوسيلة المؤثرة، لكي يسمعهم كلمات قاسية أو بشجيعات مفيدةً». 1945: «في كل منشأة سجنية يعمل جهاز اجتماعي وطبي ـ سيكولوجي». مبدأ السيطرة التقنية على الاعتقال.

7- يجب إنباع الحبس بتدابير رقابة ومساعدة حتى تتم إعادة التأهيل النهائية للسجين. يجب أن لا يُكتفى فقط بمراقبته عند خروجه من السجن «بل مده بالدعم والمساعدة» (بولت وبنكوت في جمعية باريس). 1945: «تقدم المساعدة إلى السجناء أثناء وبعد العقوبة من أجل تسهيل إعادة تصنيفهم». مبدأ المؤسسات الملحقة.

كلمةً كلمةً، من قرنٍ إلى قرن، تتكرر الاقتراحات الأساسية ذاتها. وتُقدم في كل مرةٍ من أجل الصياغة المعتمدة أخيراً، المقبولة أخيراً في إصلاح دائماً فاشل حتى الآن. الجمل نفسها أو تقريباً كان يمكن استقاؤها من حقب أخرى «خصبة» من أجل الإصلاح: آخر القرن التاسع عشر، ووحركة الدفاع الاجتماعي» أيضاً، أو هذه السنوات القريبة جداً، وما فيها من ثوراتٍ للسجناء.

وإذاً يجب أنْ لا نتصور السجن ووفشله، وإصلاحه، المطبق بصورة تقل أو تزيد نجاحاً على ثلاث مراحل متتالية. والأولى وجوب التفكير بنظام متواقت فرض نفسه من فوق، تاريخياً، على الحرمان الحقوقي من الحرية؛ نظام ذو حدود ثلاثة يتضمن والملحق، الانضباطي للسجن عنصر سلطوي فوقي؛ وإنتاج موضوعية وتقنية، ووعقلانية، سجنية عنصر معرفة تابعة؛ تمديد واقعي، إنْ لم تكن مفاقمة لجرمية يفترض بالسجن أنه يدمرها عنصر الفعالية المقلوبة؛ وأخيراً

تكرار وإصلاح، مماثل رغم ومثاليته للمسار الانضباطي للسجن عنصر الازدواجية الطوباوية. هذا المجمل المعقد هو الذي يشكل والنظام السجني، وليس فقط مؤسسة السجن، بجدرانه، وجهازه البشري وقواعده وعنفه يجمع النظام السجني، في الصورة ذاتها خطابات، وهندسات معارية، والأنظمة الإكراهية والمقترحات العلمية، والمفاعيل الاجتهاعية الحقيقية، وطوباويات لا تقهر، وبرامج لتأديب الجانحين وأواليات تجمد الجنوح. أولا يشكل عندئذ الفشل المزعوم جزءاً من مسار السجن؟ ألا يتوجب أن ندون ضمن هذه المفاعيل السلطوية أن الانضباط وأن التكنولوجيا الملازمة للجيش قد بُدًا في جهاز العدالة، وعلى الأعم، في المجتمع، وأنه بالإمكان جمعها تحت اسم والجهاز السجني،؟

إذا كانت المؤسسة \_ السجن قد قامت كل هذه المدة الطويلة، وفي مثل هذا الجمود، وإذا كان مبدأ الاعتقال الجزائي لم يوضع أبداً وبشكل جدي موضع البحث، فذاك بدون شك لأن هذا النظام السجني قد تجذر بالعمق وأنه قد مارس وظائف واضحة دقيقة. حول هذه المتانة نأخذ كشاهد حدثاً وقع مؤخراً: فالسجن النموذج المذي افتتح في فلوي \_ ميروجيس سنة 1969 لم يفعل إلا أنه استعاد في توزيعه الإجمالي النجمة الاستشرافية التي أعطت في سنة 1836 الألق للسجن المسمى «بتيت روكيت» (Petite-Roquette). إنها آلية الحكم ذاتها تجسّدت فيه حقاً، والمسكل الرمزي ذاته. وإنما من أجل لعب أي دور؟

---

لنفترض أنَّ القانون مخصص لتعريف المخالفات، وأنَّ الجهاز العقابي وظيفته تقليصها، وأنَّ السجن هو أداة هذا القمع؛ عندها يتوجب إقامة بيانٍ بالفشل. أو بالأحرى ـ إذ من أجل إقامته وفقاً للتعابير التاريخية لا بدَّ من القدرة على قياس وقع عقوبة الاعتقال على المستوى العام للإجرام \_ يجب أنْ نتعجب كيف أنَّ الإعلان عن فشل السجن منذ 150 عاماً، قد اقترن دائياً بالإبقاء عليه. وكان البديل الوحيد المرتقب فعلاً هو النفي أو الإبعاد الذي تخلت عنه إنكلترا منذ بداية القرن التاسع عشر، والذي استعادته فرنسا أيام الأمبراطورية الثانية، إنما كشكل من أشكال الحبس هو بآنِ واحد عنيف وبعيد.

ولكن ربما يتوجّب قلب المشكلة والتساؤل ماذا يخدم فشل السجن؛ ما هي فائدة هذه الظاهرات المختلفة التي يُشهِّر بها الانتقادُ بشكل دائم: الإبقاء على الجنوح، الحثّ على التكرار، تحويل المخالف بصورة عرضية إلى جانح معتاد، تنظيم (إيجاد) بيئة مغلقة للجنوح. ربما يتوجّب البحثُ عها يختبىء تحت الازدراء الظاهر بالمؤسسة العقابية التي، بعد أن تكون قد حملت المحكومين على تنفيذ عقوبتهم، تستمر في ملاحقتهم بسلسلة من المضايقات (رقابة كانت مقررة قانوناً في الماضي وأصبحت اليوم واقعاً، جواز مرور خاص بالمحكومين بالأشغال الشاقة في الماضي، واليوم وسجل عدلي»)، والتي تلاحق بالتالي كـ وجانح، غالف من نقلاً عقوبته وأنهاها؟ الا يمكن أنْ نرى هنا بدلاً من التناقض، نوعاً من النتيجة؟ يتوجّب عندئذ أنْ نفترض أنَّ السجن وبشكل عام، ولا شك، العقوبات، ليست مخصصة لإبطال المخالفات، بل الأولى لتمييزها، ولتوزيعها ولاستخدامها؛ وإنها تهدف، لا إلى شدّ الذين لديهم استعداد لمخالفة القوانين إلى

الطاءة، بل إنها تتجه إلى ترتيب خالفة القوانين ضمن تكتيك عام استعبادي. عندها تصبح العقابية نوعاً من إدارة اللاشرعيات (والمخالفات للقانون)، ومن رسم حدود للتساهل، ومنح البعض التسهيلات والضغط على آخرين، واستبعاد قسم منها وجعل قسم آخر مفيداً، وتحييد بعضها والاستفادة من بعضها الآخر. وباختصار، إنَّ العقابية «لا تقمع» ببساطة وتماماً اللاشرعيات؛ إنها «تفاضل فيها بينها»؛ وتؤمِّن «فائدتها» العامة. وإذا أمكن الكلام عن عدالة طبقة فليس ذلك فقط لأنّ القانون بذاته أو طريقة تطبيقه يخدمان مصالح طبقة، ذلك أنَّ كل الإدارة التفاضلية اللاشرعيات عن طريق العقاب يشكل جزءاً من هذه الأواليات المسيطرة. فالعقوبات القانونية يجب أن توضع من جديد ضمن استراتيجية عامة تشمل للاشرعيات، وفشل السجن يمكن ولا شك أن يفهم انطلاقاً من هذا.

إن الهيكلية العامة للإصلاح الجزائي اندرجت في أواخر القرن الثامن عشر، ضمن مكافحة اللَّاشرعيات : لقد اختل كل توازن التساهلات والمساندات والمصالح المتبادلة، التوازن الـذي كان في ظل «العهد القديم» قد قرن اللاشرعيات بعضها إلى بعض، لاشرعيات مختلف الطبقات الاجتهاعية، عندها تشكلت الطوباوية من مجتمع عقابي بشكل شامل وعام، فيه عملت الأواليات العقابية، بنشاط دائم بدون تأخبر ولا وسأطة ولا تردِّد؛ وعَمِلَ قانونٌ، مزدوج المثالية، لأنه كامل في حساباته ومدوّنُ في تصور كل مواطن، على تجميد كل مارسات اللاشرعية منذ نشأتها. ولكن عنـد منعطف القـرن الثامن عشر والقـرن التاسـع عشر، وفي مواجهـة القـوانـين الجديدة، برز فجأة حظر تجاوز شعبي جديد. أو بصبورة أدَّق، ربما، نمت لأشرعيات الشعبية عندئذ وفقاً للأبعاد الجديدة: الأبعاد التي تحمل معها كـل الحركـات التي، منذ السنـوات 1780 وصولًا إلى ثورات 1848، تتلاقى مع النزاعات الاجتهاعية، ومع الصراعات ضد النظم السياسية، ومع مقاومة حركة التصنيع، ومع آثار الأزمات الاقتصادية. وبصورة موجزة ممكن العثور على ثـلاث تفاعليـات مميَّزة بـارزة. أولًا نمو الحجم السيـاسي للتجاوزات الشعبيـة؛ وهذا بشكلين: ممارسات كانت حتى ذلك الحين محصورة، وبنوع من الأنواع، ومحدودة بذاتها (مثل رفض الضريبة، ورفض التجنيد، والأتاوة، أنواع السخرات، والمكوس؛ ومثـل المصادرة العنيفـة للمحاصيل المحتكرة؛ ونهب المخازن، والبيع الإكراهي للمنتوجات «بالثمن العادل»؛ ومجابهة ممثلي السلطة)؛ أمكن أنَّ تنتهي خلال الشورة الفرنسية بمصادمات سياسية مباشرة، كان هدفها، ليس فقط دفع السلطة إلى تنازلات، أو رد تـدبير لا يـطاق، بل تغيير الحكومة وحتى تغيير بنيـة السلطة. وبالمقابل استندت بعض الحركات السياسية بشكل علني على أشكال قائمة من اللاشرعية (التجاوز) (مثل استخدام الاضطرابات الملكية في غرب فرنسا وفي وسطها لرفض الفلاحين للقوانين الجديدة حول الملكية، والدين، والتجنيد)؛ هذا الحجم السياسي للأشرعية أصبح بآنٍ واحدٍ أكثر تعقيداً وأكثر بروزاً في العلاقات بين الحركة العمالية والأحزاب الجمهوريـة في القرن التاسع عشر، وفي انتقال الصراعات العمالية (الإضرابات، التكتلات الممنوعة، والاتحادات الممنوعة أو المحظورة) إلى الشورة السياسية. وفي كل حال، ظهـرت في أفق هـذه المهارسات اللاشرعية ـ والتي تكاثرت بصدور تشريعات أكثر فأكثر تضييقاً ـ صراعـات سياسيـة

خالصة؛ وانقلاب السلطة المحتمل لا يراودها جميعاً، فهي تقصر عن ذلك؛ ولكن قسماً لا بأس به منها قد يتضافر من أجل معارك سياسية إجالية، وحتى في بعض الأحيان قد يؤدي إليها مباشرة.

من جهة أخرى، وعبر رفض القانون أو الأنظمة، نتعرف بسهولة على الصراع ضد الذين وضعوها وفقاً لمصالحهم؛ فلا تجري محاربة التجار، ورجال المال، ورجال الملك، وضد الموظفين المخلين بالوظيفة، أو ضد الوزراء، وكل الظالمين؛ بل ضد القانون بالذات وضد العدالة المكلفة بتطبيقه، وضد المالكين الأقرب والذين يتمسكون بالحقوق الجديدة؛ ضد أرباب العمل المتفاهمين فيا بينهم، والذين يعملون على منع التكتلات؛ ضد المقاولين الذين يضاعفون من الآلات، ويخفضون الأجور، ويطيلون ساعات العمل، ويعملون على جعل أنظمة المصانع أكثر فأكثر تضيقاً. وبالتحديد تماماً فقد غَت ضد نظام الملكية العقارية الجديد ـ المقرر من قبل البورجوازية المستفيدة من والثورة و عَت وتطورت الاشرعية وفلاحية ، عرفت، من غير شك، أشكالها الأكثر عنفاً في ترميدور (Consulat) والمتصلية ، (Consulat) ولكنه لم يختف يومشذ؛ وقد غت ضد النظام الجديد للاستثهار الشرعي للعمل، اللاشرعيات العمالية في مطلع القرن التاسع عشر: منذ أكثرها عنفاً مثل تحطيم الآلات، أو أكثرها استمراراً مثل تأليف الاتحادات، إلى أكثرها يومية مثل الغياب، وترك العمل، والتسكع، والتلاعب بالمواد الأولية، والتلاعب بكمية وبنوعية العمل المنجز بسلسلة كاملة من اللاشرعيات اندرجت ضمن صراعات حيث يعرف الجميع أنهم المنجز بسلسلة كاملة من اللاشرعيات اندرجت ضمن صراعات حيث يعرف الجميع أنهم المنجز بسلسلة كاملة من اللاشرعيات اندرجت ضمن صراعات حيث يعرف الجميع أنهم المنجز بسلسلة كاملة من اللاشرون والطبقة التي فرضته.

وأخيراً، إذا كان صحيحاً أنه خلال القرن الشامن عشر، شوهدت (34) الإجرامية تنحو نحو أشكال نوعية متخصصة، وتميل أكثر فأكثر نحو السرقة البارعة لتصبح، من جهة، من صنع الهامشيين المعزولين داخل جمهور معاد لهم - فقد أمكنت مشاهدة - في السنوات الأخيرة من القرن المامن عشر - إعادة تكوين بعض الروابط أو إقامة علاقات جديدة؛ وليس أبداً - كما كان يقول الثامن عشر - إعادة تكوين بعض الروابط أو إقامة علاقات جديدة؛ وليس أبداً - كما كان يقول ذلك المعاصرون - لأن القائمين بالاضطرابات الشعبية كانوا من المجرمين، بل لأن الأشكال الجديدة للحق، ولأن شدة النظام والترتيبات، ومتطلبات، إما الدولة، وإما الملاكين، وإما أرباب العمل، والتقنيات الرقابية الأكثر شدة، كلها كانت توفر بكثرة فرص الإجرام، وتكثر، ضد الجانب الأخر للقانون، عدد الأفراد الذين، في مناسبات أخرى، لم يكونوا لينتقلوا إلى صف الإجرام المتخصص؛ وإنه على أساس القوانين الجديدة حول الملكية، وأيضاً على أساس التجنيد المرفوض نمت لا شرعيات فلاحية. خلال السنوات الأخيرة من الثورة عاملة على مضاعفة أعمال السياسية»؛ وإنه أيضاً على أساس تشريع أو أنظمة شديدة الوطأة (فيها خص سجل العمل، العمل، والغياب) ثمت حالات التسكع العمالي، الذي كان يلتقي غالباً الساسية، وإنه أيضاً على أساسة كاملة من المارسات اللاشرعية اتجهت عبر القرن الماضي مع الجنوح الصارم. فتلك هي سلسلة كاملة من المارسات اللاشرعية اتجهت عبر القرن الماضي الى التبلور وإلى التهايز بعضها عن بعض، وتبدو الآن متصلة فيها بينها لتشكل تهديداً جديداً جديداً.

فقد حَدَثَ تعميمٌ ثلاثي لِلأشرعيات شعبية خلال مرور القرنين (وبالذات حتى خارج الاتساع الكمى المشكوك فيه والذي ما يزال يحتاج إلى قياس): يتمثّل بـدخوَهـا ضمن أفق سياسي عـام؛ وبتمفصلها الواضح فوق صراعاتِ اجتهاعية؛ وبشيوعها في أشكال مختلفةٍ وفي مستويـات مختلفة من المخالفات. لا شك أنَّ هذه العمليـات لم تتبع نمـواً وتطوراً كـاملين؛ فبالتـأكيد لم يتكـوّن في مطلع القرن التاسع عشر لاشرعية كثيفة ، هي بـآنِ واحدِ سياسية واجتماعية . ولكنها تحت شكلها الأولى، ورغم تشتتها، كانت موسومة بشكل كاف لتستخدم كركيزة للخوف الكبير من دهماء، ساد الاعتقاد بأنها كلها كانت مجرمة ومتمرّدة، وكركيزةٍ لخرافة الطبقة المتوحشة، العديمة الأخلاق والخارجة على القانـون والتي راودت، منذ الأمــراطوريـة حتى «ملكية تمــوز» خطابَ المشــترعين، ودعاة المحبة أو الباحثين في الحياة العمالية. هذه العمليات هي التي نجدها وراء سلسلة كاملة من التأكيدات الغريبة تماماً عن النظرية العقابية السائدة في القرن الثامن عشر مفادها: إنَّ الجريمة ليست فرضية أو احتمالية كامنة دونتها المصلحة أو الأهبواء في قلوب كل النباس، بل إنها الفعبل شبه الخالص لطبقة اجتماعيةٍ ما؛ وإنَّ المجرمين الذين كانوا موجودين في الماضي، ضمن كل الطبقات الاجتماعية، أصبحوا الأن يخرجون وجميعهم تقريباً من آخر صفٍ في السترتيب الاجتهاعي، (35)؛ وإن وتسعة أعشار القتلة، والسفاحين، واللصوص والمنحطين هم مستخلصون مما سميناه القاعدة الاجتهاعية، (36)؛ وأنَّ ليست الجريمة هي التي تغرَّب الإنسان عن المجتمع، بل إنها بـذاتها أولَى أن تُـرَدُّ إلى واقعةِ أن المجـرم موجـود في المجتمع كغـريب، وأنه ينتمي إلى هـذا العرق المتخلف الذي تكلُّم عنه تارجت، إلى «هـذه الطبقة المتدنية بفعل البؤس الـذي تقف عيوبه كسد منيع ضد العزائم الطيبة التي تريد قهره (37)؛ وإنه ضمن هذه الشروط، يكون من النفاق أو من السذاجة، أن نعتقد أنَّ القانون موضوع لكل الناس، وأنه من الفطنة الاعتراف بأنه (القانون) معمول للبعض وأنه يُحمل على بعض الآخرين؛ وأنه من حيث المبدأ يُلْزمُ كُـلُ المواطنين، ولكنه يتوجُّه بشكل رئيسي إلى الطبقات الأكثر عدداً والأقـلُّ تنوراً؛ وإنـه بخلاف مـا يحدث بالنسبة إلى القوانين السياسية أو المدنية، التي لا يطال تطبيقها كل الناس أيضاً (38)، إلَّا من خلال المحاكم، فإنَّ المجتمع لا يحاكم أحد أعضائه، بل إنَّ فئة اجتماعية مهيئة بطبعها للنظام تعاقِب من أجله فئة أخـرى مهيئة للفـوضي: «استعرضـوا الأماكن حيث تجـرى محاكمـة، وحيث يجري الحبسُ وحيث يقع القتل. . . في كل منها تبرز لنـا واقعة، في كــل منها تَــرَوْنَ طبقتين من الناس متمايـزتَين، طبقة بجلس أفرادهـا في مقاعـد المتهمين والحكـام، وأُخرى يجلس أفـرادها في مقاعد المدّعي عليهم والمتّهمين، مما يُفَسِّرُ بأنَّ هؤلاء الأخيرين، بنتيجة نقص الموارد والتربيـة لا يعرفون كيف «يظلون ضمن حدود الاستقامة القانونية» (<sup>(39)</sup>؛ إلى حدّ أنَّ لغة القانون الذي يريد لنفسه أنْ يكون شاملًا تصبح، من جراء هذا بالـذات، غير مـلائمة؛ ويتعـين عليه لكي يكـون فعَّالًا، أنْ يكون خطاب طبقة إلى طبقة، ليس له لا الأفكار ذاتها مثله، ولا الكلمات ذاتها: «ولكن بكلامنا المتصنع الحشمة، المتحقِر، والمرتبك بلياقاته، هـل من السهل أنْ يفهم علينـا أولئك الذين لم يتعوَّدوا أنْ يسمعوا إلَّا الكلام الخشن، الفقير، غير المنتظم، إنما الحاد الصريح المشير، كلام السوق، والخارات والأزقة. . . ما هي اللغة، وما هي الطريقة التي يتوجّب استعمالها في صياغة القوانين من أجل التأثير في الفكر غير المثقف عند أولئك الذين لا يقاومون

إغراءات الجريمة؟»(<sup>(40)</sup>. فالقـانون والعـدالة لا يـترددان في المجاهـرة بالـلاتماثـل الضروري. بين الطـقات.

فإذا كان هذا هو الواقع، فإنَّ السجن حين «يفشل» ظاهرياً، لا يفقد هدفه؛ بل بالعكس إنه يبلغه بمقدار ما يبعث في وسط الآخرين شكلاً خاصاً من اللاشرعية، يضعه جانباً، ويسلط عليه الضوء القوي وينظمه كوسطٍ مغلتي نسبياً إنما قابيل للاختراق. إنه يساهم في صنع لاشرعية رؤيوية، مرسومة، ثابتة عند مستوى معين ومفيد سِراً متمنعة ومطيعة بآنٍ واحد؛ فهو يرسم، ويعزل ويلحظ شكلاً من اللاشرعية يبدو وكأنه يلخص رمزياً كل الأشكال الأخرى، ولكنه يسمح بأنْ تبقى في الظل الأشكال التي يبراد لها أو التي يجب التسامح بها. هذا الشكل هو الجنوح أبالذات. يجب أنْ لا نرى في الجنوح الشكل الأزخم والأكثر إيذاء في اللاشرعية، الشكل الذي يجب على الجهاز العقابي أن يحاول تقليصه عن طريق السجن بسبب الخطر الذي يتمثل اللاشرعيات وترتيبها ومراقبتها. لا شكّ أنَّ الجنوح هو أحد أشكال اللاشرعية؛ فهو يجد فيها اللاشرعيات وترتيبها ومراقبتها. لا شكّ أنَّ الجنوح هو أحد أشكال اللاشرعية؛ فهو يجد فيها ومَنْ لما اللاشرعيات وخلفها، وحبسها ضمن مكان محدد، وأعطاها دوراً أدواتياً، تجاه اللاشرعيات الأخرى. وباختصار إذا مرت المعارضة الحقوقية بين الشرعية وبين المارسة اللاشرعية فإنَّ المعارضة المعارضة الاستراتيجية تم بين اللاشرعيات والجنوح.

أمام المُلاَحَظِ الثابت بأنَّ السجن قد فشل في تقليص عدد الجرائم ربما يتوجب إحلال الفرضية القائلة بأنَّ السجن قد نجح تماماً في إنتاج الجنوح، وهو نمط مخصوص، أو شكل من أشكال اللاشرعية أقل خطورةً من الناحية السياسية أو الاقتصادية ـ ومفيداً عند الحاجة القصوى؛ كما نجح في إنتاج الجانحين، وسط يبدو هامشياً في الظاهر ولكنه محكوم من قبل المركز؛ وفي إنتاج الجانح كموضوع \_ فردٍ مجعول مريضاً. فإنَّ نجاح السجن بدا في الصراع حول القانون واللاشرعيات، وفي تخصيص «الجنوح» في لقد رأينا كيف أحل النظام السجني «الجانح» محل المخالف، وكيف علن أيضاً على المهارسة الحقوقية، أفقاً كاملاً من المعرفة الممكنة. ولكن هذه العملية التي تشكل الجنوح \_ الموضوع تتجد مع المعارضة السياسية التي تفرق فيها بين اللاشرعيات وتعزل عنها الجنوح. فإنَّ السجن هو همزة وصل لهاتين الآليتين؛ فهو يتيح مُوضَعة (اسقاط) الجنوح وراء المخالفة، وتثبيت الجنوح في حركة اللاشرعيات، وهو نجاح، بحيث إنَّ السجن بعد «فشل» دام قرناً ونصف قرن، ما يزال قائماً، اللاشرعيات، وهو نجاح، بحيث أن السجن بعد هفوع مكوك كبرى.

إن عقوية الاعتقال قد تصنع ـ ومن هنا على الأرجح عمرها الـطويل ـ خـروجاً عـلى القانــون مغلقاً، منفصلاً ومفيداً. فلن تكون دائرة الجنوح الإنتاج الثانــوي لسجنٍ لا يتوصّــل، عن طريق المعاقبة، إلى الإصلاح؛ فإنها تغدو الأثر المباشر لمعاقبـة تعمل ـ رغبـة في السيطرة عــلى المهارســـات

<sup>(\*)</sup> المقصود من (تخصيص) الجنوح، أي ابرازه كنوع مختلف من الإجرام. (م).

اللاشرعية \_ على توظيف بعض منها في أوالية من «العقاب \_ إعادة الإنتاج» يشكل الحبس فيها إحمدى قطعها الرئيسية. ولكن لماذا وكيف يُستدعى السجن ليلعب دوراً في اصطناع الجنوح، يُفترض به أنه يجاربه؟

فإن إقامة جنوح يشكل لاشرعية مغلقة (أي مستقلة) تقدم بالفعل بعض الأفضليات. فمن الممكن مبدئياً السيطرة عليه (وذلك عن طريقة وسم وتحديد الأفراد أو خردقة المجموعات، وتنظيم الوشاية المتبادلة): فإنه بدلًا من إخضاع جمهور متداخـل وملتف على بعضه غير واضح، للرقابة، وهو قد يمارس لاشرعيــة معينــة عرضــأ، لكن من شأنها دائــهأ أن تتسع وتنتشر، وأيضــاً فإنه بـدلاً من الاضطرار إلى مـراقبة جيـوش تكبر وتصغـر من المتسكعـين الـذين قـد يجتـذبـون ويتجندون حسب مرورهم أو وفق الظروف، عاطلين عن العمل ومتسولين وهاربين، والذين قمد تتضاعف حجومهم أحياناً \_ وقد شوهد هذا الوضع في أواخر القرن الثامن عشر \_ إلى حد تشكيل قوى مرهوبة الجانب للسلب والعصيان . . . بدلًا من هذه الكتل فإنه يتم إحلال مجموعة صغيرة نسبياً ومغلقة من أفراد، يمكن إجراء رقابة ثابتة ودائمة عليهم. فضلًا عن ذلك من الممكن توجيه هـذا الجنوح المنطوى على نفسه نحو أشكال من اللاشرعية هي الأقل خطورة: وباعتبار أن الجانحين مجمدون بفعل ضغط الرقابة، عند أطراف المجتمع، مقصورون على العيش في شروط هشة، منقطعون عن جهور كان يمكن أن يدعمهم (كما حصل هذا في الماضي بالنسبة إلى المهربين أو إلى بعض أنواع اللصوصية)(41). من أجل هذا كله ارتد الجانحون حتماً نحو جرمية محمدودة، تفتقر إلى سلطة الجذب، ولا تشكل خطراً من الناحية السياسية وليس لها أثرٌ من الناحية الاقتصادية. ولكن هـذه اللاشرعيـة المُركِّـزة، المراقبـة والعزلاء مفيـدة بصورة مبـاشرة. وهي قد تكون كذلك بالنسبة إلى لاشرعيات أخرى: فهو [أي الجنوح] معزول إلى جمانبها، ومنكفئ نحو تنظيهاته الداخلية الذاتية، ومدفوع نحو جُرْميةِ عنيفةِ تشكلَ الطبقةُ الفقيرةُ في أغلب الأحيان ضحاياها الأولى، وهو مجتاح ومراقب من كل جانب من قبل البوليس، ومعرض لعقوبات السجن الطويلة، ثم لحياة «متخصصة» بشكل نهائي. إنه الجنوح، هذا العالَم المختلفُ، الخـطيرُ والعداثي غالباً، الذي يجمِـدُ أو على الأقـل الذي يثبت عنـد مستويُّ منحطِ نـوعاً مـا المهارســات اللاشرعية العادية الشائعة (سرقات صغيرة، أعال عنف بسيطة، رفض أو مخالفات يومية للقانون)، ويمنعها من الانتهاء إلى أشكال عريضةٍ وظاهرةٍ فاضحة، قليلًا كما لو أنَّ أثـر المثل الذي كان يُطلب في الماضي من ألَقِ التعذيب، يُفَتَّشُ عنه الآن، لا في عنف العقوبات، بقـدر ما يفتش عنه في الوجود المنظور الملحوظ للجنوح بـالـذات: إنَّ الجنـوح وهـو يتميـز ويختلف عن اللاشرعيات الأخرى الشعبية، فإنه غدا يؤثر فيها ويَثْقُلُ عليها.

ولكن الجنوح هو، فضلًا عن ذلك، يكون قابلًا لاستخدام مباشر. هنا يحضر إلى الذهن مَثَلُ الاستعار. وإن لم يكن مع ذلك الأكثر إقناعاً؛ في الواقع، إذا كان إبعاد المجرمين قد طلب على عدة دفعات في أيام «الرستوراسيون» (La Restauration) إما من قبل مجلس النواب وإما من قبل المجالس العمومية، فقد كان ذلك أساساً من أجل تخفيف الأعباء المالية المطلوبة من قبل كل أجهزة الاعتقال؛ ورغم كل المشاريع التي أمكن وضعها أيام «ملكية تموز» من أجل أنْ يساهم

كل المنحرفين، والجنود غير المنضبطين، والمومسات والأولاد اللقطاء في استعمار الجزائر، فإنَّ هذه قد استثنت الجزائر في نص صريح بموجب قانون سنة 1854، الذي أنشأ سجون الأشغال الشاقة في المستعمرات؛ وفي الواقع لم يكن للإبعاد إلى غويانا، أو الإبعاد فيها بعد إلى كاليدونيا ـ الجديدة، أهمية اقتصادية فعلية، رغم الإلزام المفروض على المحكومين بالبقاء في المستعمرة حيث أمضوا عقوبتهم، عدداً من السنين يساوى على الأقبل سنوات حبسهم (وفي بعض الحالات كان عليهم البقاء فيها طوال حياتهم)(42). الواقع أنَّ استعمال الجنوح كوسطٍ هو بآنٍ واحدٍ معزول وقابل للتكييف قد تمُّ بشكل خاص على هامش الشرعية، أي أنه قد تمُّ هنا أيضاً في القرن التاسع عشر وضع نوع من اللاشرعية المعلقة والتي كان تنظيمها كجنوح، مع كـل ما يقتضيه ذلك من رقابات، يضمن الطواعية. فإن الجنوح، من حيث هو الاشرعية مُسيطر عليها، هو عامل من عوامل لاشـرعيـة المجموعات المسيطرة. وتنظيم شبكات الدعارة في القرن التاسع عشر بالغ الدلالة على هذا الموضوع(43): فتفتيشات البوليس والصحة على المومسات، ومرورهن المنتظم بالسجن، وتنظيم البيوت المعلقة على المستوى الواسع، والـتراتب المنتظم الـذي كان مفـروضاً في وسط البغاء، وإحاطته بالأدلاء ـ الجانحين، كل ذلك كان يسمح بتوجيه واستعادة ـ بسلسلة كاملة من الوسطاء ـ المكاسب الضخمة من جراء لذة جنسية ؛ فقد أدى الترشيد الأخلاقي اليومي ، المتزايد في إلحاحه، إلى دفعها إلى شبه ـ خفاءٍ وجعلها بالطبع مرتفعة الكلفة؛ ولذلك فأنه بسبب استحداث ثمن للَّذة، ومن أجل الحصول على ربح من الجنسانية المقموعة، ومن أجل استعادة هذا الربح، كأن الوسط الجانح متواطئاً مع نوع من التطهرية ذات المصلحة (فيه): فقـد فرض نوع من ضريبة غير شرعية على عامل ضريبى غير شرعى يُفرض على ممــارسات غــير قانــونية(<sup>44)</sup>. فقد أظهرت تجارة السلاح وتجارة الكحول في البلدان التي تحظرها، أو بصورة أحدث، تجارة المخدرات، أظهرت بذات الأسلوب مسار «هذا الجنوح النافع»: إنَّ وجـود مانــع قانــوني ــ يخلق حوله حقل ممارسات غير قانونية، يمكن التوصّل إلى السيطرة عليها واستخلاص ربح غير مشروع عن طريق تبادل عناصر هي بذاتها غير شرعيـة، ولكنها جُعلت متـداولة بفضـل تنظيمهـا تنظيــاً جنوحياً (°). فالجنوح هو أداةً من أجل إدارة اللاشرعيات، واستثمارها.

والجنوح هو أيضاً أداة أو وسيلة للاشرعية تتطلبها ممارسة السلطة بالذات فإنَّ الاستخدام السياسي للجانحين ـ بشكل مخبرين، وأدلاء ومحرّضين ـ كان واقعاً قائماً حتى قبل القرن التاسع عشر (<sup>65)</sup>. ولكن بعد الثورة اكتسبت هذه المارسة أبعاداً أخرى مثل: لغم الأحزاب السياسية من المداخل والتجمعات العمالية، وتجنيد العملاء ضد المضربين والدعاة إلى العصيان، وتنظيم بوليس \_ تحتي ـ يعمل بالتنسيق المباشر مع البوليس الشرعي، ومؤهل، عند اللزوم، لأنْ يصبح جيشاً موازياً ـ، تسير كامل ـ خارج إطار الشرعية ـ للسلطة، كان قد تأمن جزئياً بواسطة جمهودٍ مؤلف من الجانحين: البوليس السري، وجيش احتياطي للسلطة. في فرنسا يبدو أنّ هذه المهارسات قد بلغت أوج ازدهارها (<sup>640</sup>)، حول «ثورة 1848» وعند استلام لويس ـ نابليون السلطة.

<sup>(\*)</sup> المقصود أنها صارت منظمة ومقبولة تحت تصنيف الجنوح. (م).

يمكن القول إنَّ الجنوح، المدعمّ بنظام جزائي متمحور حول السجن، يمثل تحريفاً لـلاشرعية من أجل خدمة حلقات الربح ولصالح السلطة غير الشرعية للطبقة المسيطرة.

إنَّ تنظيم تجاوزِ (لاشرعية) معزول ٍ ومغلق على الجنوح لم يكن ممكناً لـولا نمو الـرقــابــات البوليسية. إنه الرقابة العامة على السكان، والسهر «الصامت، الخفي، غير المرئي.. إنه عين الحكومة المفتوحة بشكل دائم والساهرة بدون تمييز على كل المواطنين، دون إخضاعهم، من أجل هذا ـ لأى تدبير إكراهي مهما كان . . . إنه لا يحتاج لأن يكون مكتوباً في القانون «(47) . رقابة خاصة ومنصوص عليها في قانون سنة 1810 على المجرمين المحرَّرين، وعلى كـل الذين ـ مـروا سابقاً عبر العدالة لأعمال خطرةٍ ـ يفترض قانوناً أنهم سوف يخلُّون مجدداً بأمن المجتمع. ولكنها أيضاً رقابة على الأوساط وعلى المجموعات المعتبرة خطرة من قبـل المخبرين وعيــون السلطة الذين كانوا جميعاً تقريباً من الجانحين القدامي، والذين هم بهذه الصفة تحت رقابة البوليس: فالجنوح، الذي هو موضوع من موضوعات الرقابة البوليسية، فإنه يشكل أحدَ أدواتها الممتازة. كل هذه الـرقابـات تفترض وجـود تنظيم تـراتبية، رسميـة في جزء منهـا، وسرية في جـزء آخر. (لقدكان البوليس الباريسي يتضمّن أساساً «مرفق الأمن العام» الذي كان يتضمن عدا عن «الموظفين الظاهريين، ملفتشين والرقباء مدوالعمالاء السريين، والأدلاء الذين تحركهم خشية العقاب أو الطمع بالمكافأة)(48). ووجودهم يقتضي أيضاً ترتيب جهاز توثيقي مركزه اكتشاف المجرمين والتعريف بهم: التوصيف الإلزامي مضافاً إلى أوامر التوقيف (المصادرة الجسدية) وإلى قرارات محاكم الجنايات، توصيف يُدَوِّن في سجلات إمرة السجون، نسخة من سجلات محاكم الجنايـات والمحاكم الإصلاحية ترسل كل ثلاثة أشهـر إلى النيابـات العامـة وإلى مديـرية الشرطـة العامـة، تنظيم متأخر قليلًا في وزارة الداخلية «لخلاصة» مع مراجع ألفباثية تلخص هذه السجلات، وفيها بعد حوالي سنة 1833 استعمالً ـ وفقاً لطريقة «علماء الطبيعة، وأمناء المكتبات، والتجار، ورجال الأعمال، لنظام الفبشات (البطاقات) أو البطاقات الفردية، يتيح إدخال معطيات جديدة بسهولة، وبذات الوقت، بواسطة اسم الفرد المبحوث عنه، كل المعلومات التي يمكن أنْ تنطبق عليه (49). فإنَّ الجنوح مع ما يقدمه من عملاء خفيين، وأيضاً مع ما يسمح به من تربيع معمم [تقسيم للمناطق بقصد المراقبة]، يشكل وسيلة مراقبة دائمة للسكان: إنه جهاز يتيح، عبر الجانحين أنفسهم، السيطرة على كل الحقل الاجتماعي. فالجنوح يعمل كمرصَدٍ سياسي. وقد استخدمه علماء الإحصاء وعلماء الاجتماع لغايتهم أيضاً، بعد الشرطة بوقت طويل.

ولكن هذه الرقابة لم تستطع أن تعمل إلا بعد تزاوجها مع السجن. وباعتبار أن السجن يسهل مراقبة الأفراد بعد إطلاق سراحهم، ولأنه يتيح تجنيد الأدلاء، ولأنه يكثّر عدد الوشايات المتبادلة، ولأنه يضع المخالفين على اتصال بعضهم ببعض، فإنه بذلك يسرع من عملية تنظيم وسط جانح مغلق على نفسه، إنما تسهّل السيطرة عليه: وكل نتائج التفكك أو الخروج على الجهاعة الذي يؤدي إليه السجن (كالبطالة، ومنع الإقامة، أو الإقامة الجبرية، أو الوضع تحت التصرّف) تفتح بشكل واسع المجال لإمكانية فرض المهات المخصصة للمعتقلين السابقين. فيشكل السجن والبوليس جهازاً متوأماً؛ كلاهما معاً يؤمنان في كل حقل اللاشرعيات، المفاضلة فيشكل السجن والبوليس جهازاً متوأماً؛ كلاهما معاً يؤمنان في كل حقل اللاشرعيات، المفاضلة

والعزل واستخدام الجنوح. في اللاشرعيات، يقتطع الجهاز [بوليس ـ سجن] جنوحاً طيّعاً سهل التحريك. وهذا الجنوح بخصوصيته، هو أثر من آثار الجهاز؛ ولكنه يصبح أيضاً أحد دواليبه وأحد أدواته. بحيث يتوجّب الكلام عن مجمل ترتكز مقوماته الثلاثة (بوليس ـ سجن ـ جنوح) بعضها على بعض فتشكّل حلقة لا تنقطع أبداً. فتقدم الرقابة البوليسية للسجن المخالفين، الذين يحولهم هذا الأخير إلى جانحين، يصبحون أهدافاً ومساعدين للمراقبات البوليسية التي تعيد بانتظام إرسال البعض منهم إلى السجن.

لا توجد عدالة جزائية موجهة لملاحقة كل المهارسات غير القانونية، والتي، تستعمل، من أجل هذا العمل، البوليس كمساعد، والسجن كأداة عقابية، على أنْ تهمل في أطراف عملها البقية غير القابلة للاستيعاب من «الجنوح». يجب أن نرى في هذه العدالة أداةً من أجل الرقابة التفاضلية على اللاشرعيات. فبالنسبة إليه، تلعب العدالة الجنائية دور الضامن الشرعي ودور مبدأ النقل. فهذه العدالة الجنائية تشكل مفصلاً في اقتصادٍ عام قائم على اللاشرعيات، وتكون دعائمه الأخرى (التي تقع إلى جانبه لا تحته) هي الشرطة والسجن والجنوح. إن تجاوز الشرطة لجبال العدالة، وقوة الجمود التي تجابه به المؤسسة السجنية العدائة، كل هذا ليس بالأمر الجديد، ولا هو أثر من آثار التكلس أو انتقال السلطة التدريجي؛ إنه سمة بنيوية تطبع بطابعها الأواليات العقابية في المجتمعات الحديثة. ومها جهد القضاة في القول (٥٠)؛ فإن العدالة الجزائية ومعها كل جهازها المشهدي قد وضعت لتجيب على الطلب اليومي لجهاز مراقبة نصف غارق في الظل هدفه تشبيك البوليس والجنوح بعضها ببعض. والقضاة هم في هذا الجهاز المستخدمون الخنوح بعضها ببعض. والقضاة هم في هذا الجهاز المستخدمون الخنوح بعضها الميطرة وعلى الاستغلال وعلى استخدام البعض منهم المالح اللاشرعية من قبل الطبقة المسيطرة وعلى الاستغلال وعلى استخدام البعض منهم لصالح اللاشرعية من قبل الطبقة المسيطرة.

إن لهذه العملية التي تطوّرت في السنوات الثلاثين أو الأربعين الأولى من القرن التاسع عشر هناك صورتين تحملان الشهادة. إنه فيدوك أولاً. فقد كان رجل ((5) الملاشرعيات القديمة، وهو مشل جيل بملاس (((5) و) الملاسر) في الطرف الأخر من القرن، وقد انزلق سريعاً نحو الأسوا ((((((((() قال المعلق المعلق المعلق المعلق المعلق المعلق والمعلق المعلق المعلق

<sup>(\*)</sup> أي مهما قال القضاة العكس فإنهم مخطئون (م)

<sup>( ﴿ ﴿ )</sup> جَيل بلاس قصة لـ لوزاج (1715-1735) تروي حياة شاب مثقف وذكي مغامر افتقر وعاش في الفقر واهتدى، بفضل مغامراته، إلى الحكمة (المترجم). راجع:

Lesage, Histoire de Gill Blas de Santillane

<sup>(\*\*\*)</sup> يتبع الكاتب في هذا المقطع أسلوبه السريع في تلخيص وقائع حياة هذا الشخص (ڤيدوك) الذي يجمع بين غوذج الإجرام ورجل السلطة في آن دون أن يلجأ الكاتب إلى صياغة العبارات بصورتها التقليدية (م).

عكوم سابق بالأشغال الشاقة، تائباً أو مشترى، رئيساً للبوليس، بل تعبود، بصورة أولى إلى أنه فيه اتخذ الجنوح بشكل بارز ومرثي وضعيته المكرسة والمزدوجة كغرض ووسيلة لجهاز بوليسي يعمل ضد الجنوح ومع الجنوح. لقد سجل فيدوك اللحظة التي تم فيها فصل الجنوح عن اللاشرعيات الأخرى وتوظيفه من قبل السلطة وقلبه. عندئذ حصل التزاوج المباشر والمؤسسي بين البوليس والجنوح. لحظة مثيرة فيها أصبحت الجرمية جزءاً ما من ماكينة السلطة. صورة ما راودت العصور السابقة، هي صورة الملك القبيح، مصدر كل عدالة ومع ذلك ملوث بالجراثم؛ وظهر خوف آخر، الخوف من تفاهم خفي ومشوش بين المتمسكين بالقانون والذين يخالفونه. لقد انتهى العصر الشكسبيري حيث تجابهت السيادة والرجسُ في ذات الشخص؛ وسرعان ما بدأت الميلودراما اليومية بين السلطة البوليسية والتواطؤات التي عقدتها الجرية مع السلطة.

في مقابل فيدوك وُجِدَ معاصرُه لاسينير. وكان لهذا حضوره الملحوظ أبداً في جنة متذوقي الجريمة وفنانيها مما كان يثير الدهشة: فرغم نيته الطيبة، ورغم حماســه كعضو جــديد، لم يستــطع أبدأ ارتكاب أكثر من بضع جرائم مبتسرة، وبجهد جهيد؛ لقد ساد ظنٌّ قويٌّ بأنْ يكون خاروفاً(٥) اضطرت الإدارة إلى حمايته من معتقلي السلطة الذين يحاولون قتله(٥٤)، وقد قدم له المجتمع الراقى في باريس لويس ـ فيليب، قبل تنفيذ حكم الإعدام به، احتفالًا بدت إلى جانبه العديد من الاحتفالات الأدبية، فيها بعد، مجرّد تكريات أكاديمية. إنّ مجده لا يدين بشيء إلى ضخامة جرائمه، وإلى فنّ تصورها؛ والمدهش فيها هو لجلجتها (بدائيتها). غير أن مجده إنما يدين بالكثير إلى اللعبة المرئية، في حياته وفي خطاباته بين اللاشرعية والجنوح. احتيال، هرب، سرقة صغيرة، سجن، تكوين صداقات في الزنزانة الواحدة، تشهير متبادل، تكرار السوابق وصولًا إلى المحاولة الأخيرة الفاشلة مع محاولة القتل، إنَّ لاسينير هو نموذج «الجانح». ولكن كان يحمل معه، على الأقلُّ في حالة الكمون، أفقاً من اللاشرعيات ظلَّت حتى عهد قريب أيضاً تشكل خطراً: فهذا البورجوازي الصغير المفلس، المتربي في مـدرسة محـترمةٍ، الـذي كان يتقن الكـلام والكتابة، ويمثل جيلًا مبكراً، كان يمكن أنْ يكون ثورياً، يعقوبياً، قاتـالًا للملك(53)؛ ولو كـان معاصراً لروبسبير، لكان لرفضه القوانـين وقع في حقـل يدخـل التاريـخ مباشرة. فهـو وُلِد سنـة 1800، ولولا القليل لكان مثل جوليان سورك، فإن شخصيته تحمل أشراً من هذه الإمكانات؛ ولكن إمكاناته ارتدَّت نحو السرقة، والقتل والوشاية. فكـل هذه الاحتمالات تحوَّلت إلى جنـوح واسع لولا القليل: بهذا المعنى يبدو لاسينير شخصية مُطَمَّئنةً. وإنْ هي ظهرت من جديد، ففي الخطاب الذي ألقاه حول نظرية الجريمة. لحظة موته، أظهر لاسينير انتصار الجنوح على الـلاشرعية أو بـالأحرى، أظهـر صورة لاشرعيـةٍ، مصادرةٍ من جهـةٍ في الجنوح، ومتجهـة، من الناحية الأخرى نحو جمالية (استطيقا) الجريمة، أي نحو فن من فنون الطبقات صاحبة الامتيازات. فإن تناظر لاسينير مع فيدوك يتيح في الحقبة ذاتها، إقفال الجنوح على ذاته، بجعله وسطاً معلقاً وقابلًا للسيطرة عليه، وبنقله نحو التقنيات البوليسية ممارسةً كـاملة جانحـة أصبحت

كلمة خروف بمعنى جاسوس للسلطة.

تجاوزاً شرعياً تمارسه السلطة. أنْ تكون البورجوازية الباريسية قد أقامت احتفالًا لـ لاسينير، وأنْ تكون زنزانته قد فتحت أمام زائرين مشهورين، وأنْ يكون قـد نال التكريم في أيامـه الأخرة، وهو الذي أرادت موته عامة «القوة» [البوليسية] قبل قضاته، هـو الذي قـام بكل شيء، أمام المحكمة، لكي بجرَّ معه إلى الموت شريكه فرنسوا، فذلك كله يعود إلى سببٌ وهـو: إن الناس كانت تكرم الصورة الرمزية لتجاوز (للاشرعية) مستذل في الجنوح وتُحَوَّّل إلى خطاب ـ أي مجعولًا بريئاً غير مؤذٍ مرتين؛ فقد اخترعت البورجوازية في هذا، لنفسها لذةً جديدة، لمّا تكن بعد قد استنفدت ممارستها. يجب ألا ننسي أنَّ هـذا الموت الشهـير جداً لـ لاسينـير جاء يجمـد ويصد دوي محاولة الاغتيال التي قام بها فيشي (Fieshi)، [ضد لـويس ـ فيليب]، وهو أحـدث قاتـل ملكى يمثل الصورة المعاكسة لحرمية صغيرة تنتهى عند العنف السياسي. ويجب ألّا ننسي أيضاً أنَّ المحاولة جرت بمدة شهرين قبل زوال آخر «سلسلة»(•) والمظاهرات المشينة جداً التي رافقتها. لقد تلاقى هذان العيدان [الاحتفالان] في التاريخ؛ وفضلًا عن ذلك، كان فرنسوا، شريك لاسينير، إحدى الشخصيات الأبرز في سلسلة (استعراض) 19 تموز(64). أحد هذين العيدين يمدد المراسم القديمة للتعذيب تحت طائلة إعادة تنشيط الـلاشرعيات الشعبيـة حول المجرمين. وهـو سوف يُمنّعُ، لأن المجرم يجب أن لا يكون له محل إلا ضمن الفضاء المخصص للجنوح، والعيد الأخر افتتح اللعبة النظرية لتجاوز (للاشرعية] يمارسه أصحاب الامتيازات. أو بـالأحرى، إنـه يشير إلى اللحظة التي فيها سوف تقترن اللاشرعيات السياسية والاقتصادية التي كانت.تمارسها فعلًا البورجوازية، بالتصور النظري والجمالي: أي «بميتافيزيقا الجريمة»، كما قيـل بشأن لاسينـير. فلقد نشر كتاب «جريمة القتل باعتبارها أحد الفنون الجميلة».

هذا الإنتاج للجنوح وتوظيفه من قبل الجهاز الجزائي، يجب أخذهما على حقيقتهما: لا باعتبارهما نتائج مكتسبة بصورة نهائية، بل كتكتيكات تظل تتنقل وتغير من مواقعها ما دامت لا تبلغ أبداً غايتها تماما. فالانقطاع بين جنوحه [أي الجهاز الجنائي] وبين التجاوزات الأخرى، وارتداده ضدها، واستعاره [استثاره] من قبل اللاشرعيات المسيطرة \_ كلها آثار تظهر بوضوح في الطريقة التي يعمل بها النظام «البوليس \_ السجن»؛ ومع ذلك لم تنفك هذه اللاشرعيات المسيطرة تلاقي مقاومات القد أثارت صراعات وابتعثت ردات فعل . فقد كانت إقامة حاجز يفترض به أن يفصل بين جانحي كل الطبقات الشعبية التي منها خرج هؤلاء الجانحون، والتي ظلوا مرتبطين بها، مهمة صعبة، وبصورة خاصة، بدون شك، في أوساط المدن (65). وقد بذلت جهود كبيرة من أجل تحقيق ذلك لمدة طويلة وبعناد. فتم استعبال الأساليب العامة لهذه «الحملة الأخلاقية» لتوعية الطبقات الفقيرة، توعية كان لها فضلًا عن ذلك أهمية رئيسية، سواء من الناحية الأقتصادية أم من الناحية السياسية (الحصول على ما يمكن تسميته «الشرعية الأساس» اللازمة، منذ اللحظة التي حلّ فيها نظام القانون على العادات؛ تعلّم القواعد الأولية حول الملكية وحول التوفير؛ التدرّب على الطاعة في العمل؛ وعلى الاستقرار في المسكن وفي العائلة، الملكية وحول التوفير؛ التدرّب على الطاعة في العمل؛ وعلى الاستقرار في المسكن وفي العائلة،

<sup>(\*)</sup> استعراض المجرم مقيداً بالسلاسل قبل التنفيذ فيه (المترجم).

إلخ...). لقد تم تشغيل وسائل أكثر خصوصية من أجل إذكاء كراهية الأوساط الشعبية ضد المنحرفين (وذلك باستخدام السجناء القدامى كمخبرين وأدلاً، وكمعطلين للإضرابات أو كأزلام). وقد تم بصورة منهجية دمج جرائم الحق العام بهذه المخالفات التي تطال التشريع الثقيل حول بطاقة العمل والاضرابات، والتكتلات والتجمعات (65)، التي كان العمال يطالبون لها بنظام سياسي. وقد تم بانتظام شديد اتهام النشاطات العمالية بأنها تتحرك، بفعل المجرمين (57)، إن لم تُستخدم من قبلهم. فلقد دلّت الأحكام على قسوة ضد العمال أكبر من القسوة ضد اللصوص (68). وفي السجون مزجت الفئتان من المحكومين، مُنحت معاملة تفضيلية لمجرمي الحق العام، في حين أن الصحافيين أو رجال السياسة المعتقلين كان لهم الحق في معظم الأحيان بأن يوضعوا على حدة. وباختصار كان هناك تكتيك كامل من الفوضي هدفه إيجاد حالة نزاع دائم.

إلى هذا يضاف مشروع طويل من أجل فرض شبك معين عند مشاهدة الجانحين: بحيث يُعرضون متقاربين جـداً، حاضرين في كـل مكان ومـرهوبـين في كل مكـان. تلك كانت وظيفـة «الخبر التاف في الجريدة» الذي اجتاح قسماً من الصحافة والذي بدأ يكوِّن لنفسه صُحف الخاصة (59). فالخبر العادي الجنائي، بفعل إطنابه اليومي، يعمل على جعل مجمل الرقابات القضائية والبوليسية التي تربُّعُ المجتمع مقبولة من قبله. فهو يحكى يوماً فيوماً نـوعاً من المعـركة الداخلية ضد العدو الذي ليس له وجه؛ في هذه الحرب، إنه يشكل البطاقة اليومية للإنـذار أو للنصر. فالقصة الإجرامية، التي أخذت تنمو في الكتيبات وفي الأدب الرخيص، كانت تقوم بدور معاكس من حيث الظاهر. فهي ذات وظيفة قوامها تبيين أنَّ الجانح ينتمي إلى عـالم مختلف تماماً، غير ذيُّ علاقة بالحياة اليومية والمالوفة. هـذه الغرابـة كانت في بـادىء الأمر غـرابة بؤسـاء المجتمع (من مثل روايات: خفايا باريس، روكامبول)، ثم غرابة الجنون (خاصة في النصف الثاني من القرن)، وأخيراً غرابة الجريمة المذهبة [جريمة أولاد الذوات]، جنوح والسرقة العالية، (أرسين لوبين). فالخبر الجنائي العادي مضافاً إلى الأدب البوليسي قـد أنتجا منـذ أكثر من قـرن كمية ضخمة جداً من «أقاصيص الجريمة»، وقد ظهر الجنوح فيها بشكل خاص بآنٍ واحدٍ وكأنه قريب جداً، وكأنه غريب تماماً، ولكنه مُهَـدِدٌ بصورة دائمة للحياة اليومية، إنما بعيد كل البعد بأصوله وبدوافعه، فالوسط الذي ينتشر فيه هو وسط يومي وغرائبي. وبفعل الأهمية المعطاة له، والأبهة المغالية التي اقترن بها، رُسِمَ حول خطُّ، يمجده ويضع على حدة في آن معاً. في هـذا الجنوح المرهوب إلى هذا الحد، والآتي من سياء غريبة جداً، أيُّ تجاوزٍ يمكن أنَّ يكتشف؟ . . .

هذا التكتيك المضاعف لم يبق بدون أثر: «يثبتُ ذلك حملات الصحف الشعبية ضد العمل العقابي (60)؛ وضد الرفاهية في السجون»؛ فلتفرض على السجناء الأشغال الأكثر قسوة والأكثر خطورة؛ وضد الاهتام الزائد الذي أظهره المتعاطفون مع الجانحين؛ ضد الأدب الذي يمجد الجريمة (61)؛ يدل على ذلك أيضاً الحذر السائد عموماً في كل الحركة العالية تجاه المحكومين المقدامي بالحق العام. «في فجر القرن العشرين» كتب ميشال بروت: «انتهى السجن المزنر

<sup>(\*)</sup> أي تجعل المجتمع كله خاضعاً للرقابة (م).

بالاحتقار، الجدار الأعظم المتشامخ، بأنْ أَقْفِلَ على شعب غير شعبي (62).

ولكن هذا التكتيك كان أبعد ما يمكن عن النجاح، رغم كل شيء، أو في مطلق الأحوال فقد كان بعيداً عن إحداث قطيعة شاملة بين الجانحين والطبقات الشعبية. فعلاقات الطبقات الفقرة بالمخالفة، والموقف المتبادل بين البروليتاريا وبين رعاع المدينـة تحتاج إلى درس. ولكن هنــاك شيئاً أكيداً: فالجنوح والقمع كانا يعتبران داخل الحركة العمالية في السنوات 1830-1850 قضية مهمة. عداءٌ ضد الجانحين، أكيدٌ؛ ولكن حربٌ حول العقوبة. واقترحت الصحف الشعبية غالباً تحليلًا سياسياً للجرمية يتعارض حرفاً بحرف مع الوصف المالوف عند دُعاة المحبة (فقر ـ تبذير ـ كسل ـ سكر ـ رذيلة ـ سرقة ـ جريمة). إنّ نقطة المنشأ بـالنسبة إلى الجنـوح، كانت تسنـدها الصحف لا إلى الفرد المجرم (فهو ليس إلّا مناسبتها بل وضحيتها الأولى) بل إلى المجتمع: «فالإنسان الذي يعطيكم الموت ليس حراً في عدم إعطائه لكم. المجرم هو المجتمع، أو بقول أحق إنه سوء التنظيم الاجتماعي»(63). وهذا إمَّا لأنَّ المجتمع غير مؤهل لتقديم الاحتياجات الأساسية اللازمة لهذا الإنسان، أو لأنَّ المجتمع يدمر أو يعطل فيه إمكانات، ورغبات أو متطلبات تـظهر فيــا بعد عبر الجريمة: «التعليم الخاطيء، الاستعدادات والقوى غير الموجهة، والذكاء والقلب المقموعان بالعمل الإلزامي في عمر يافع جداً (64). ولكن هذه الجرمية الناجمة عن الحاجة أو القمع إنما تقنع بالألق المعطى لها وعدم التقدير الذي تُحاط به، جرمية أخرى هي في بعض الأحيان سببُ لها، وهي دائماً تضخيمٌ لها. إنها الجنوح من فوق، المثل الفاضح، مصدر الشقاء والبؤس ومبدأ الثورة والتمرّد بالنسبة إلى الفقراء. ﴿ فِي حَيْنَ يَغُطَّى البؤس أَرض شوارعكم بِالجثث، وسجونكم باللصوص والقتلة، ماذا يُرى من جانب نصابي العالم الـراقى؟... الأمثلة الأكثر إفساداً في الأرض، والازدراء الأكثر إثارةً، واللصوصية الأكثر وقاحـة. . . ألا تخشون الفقـير الذي يـوضع على مقاعد المجرمين لأنه انتزع قطعة خبز عبر القضبان الحديدية في محل لبيع الخبز، أنْ يغصب بما فيه الكفاية، في يوم من الأيام، فيحطم حجراً حجراً والبورصة، ذلك العرين المتوحش حيث تسرق، بدون عقاب، مدّخرات الـدولة وثـروة العائـلات، (65). ولكن هذا الجنـوح الملازم للثروة مباح بموجب القوانين، وإذا حدث له أنْ وقع تحت ضرباتها، فإنه يكون متأكداً من تسامح المحاكم ومن كتهان الصحافة(60). من هنا الفكرة القائلة بأنَّ الدعاوى الجنائية قـد تصبح مناسبة لمساجلة سياسية، وأنه من الواجب الإفادة من محاكمات الرأي أو من الدعاوى المقامة ضد العمال من أجل التشهير بمسار العدالة الجزائية العام: «إنَّ حَرَم المحاكم لم يعمد فقط كما في الماضي، مكان عرض لبؤس ولجروح عصرنا، ونوعاً من معرض حيث تُعْرَضُ جنباً إلى جنب الضحايا الحزينة لاضطّراب مجتمعنا؛ إنه حلبة تتجاوب فيه صرخـة المقاتلين<sub>ه</sub>(<sup>67)</sup>. من هنــا أيضاً فكــرة أنّ السجناء السياسيين، وباعتبار أن لديهم مثل الجانحين، تجربة مباشرة مع النظام الجزائي، ولكنهم بحكم أنهم، متمكنون من إسماع صوتهم، فإن عليهم واجبَ أنْ يكونوا الناطقين باسم كل المعتقلين: وعليهم أنْ ينوِّروا «البورجوازي الفرنسي الطيب، الذي لم يسبق له أنْ عـرف من قبلُ العقوباتِ التي تفرض إلا عبر المرافعة الرنانة التي يقدمها النائب العام»(68).

إنه، في إعادة طرح مسألة العدالة الجزائية والحدود التي تـرسمها بعنـاية حــول الجنوح، بــدا

تكتيك ما يمكن أن يسمى «الخبر العادي المضاد» مميزاً. فقد كان المطلوب من الصحف الشعبية أن تعكس وأن تنقض الاستخدام الذي كان يجري في الماضي حول الجراثم أو حول المحاكمات، في الصحف التي كانت، على طريقة «صحيفة المحاكم» «تتلذذ بالدم» و«تتغذّى بالسجن» والتي كانت يومياً تنشر «جدولاً بالميلودراما» (60). فيُشير الخبرُ المضاد بصورة منهجية إلى وقائع الجنوح في البورجوازية، ويبين بأنها هي الطبقة المعرضة «للانحلال الجسدي»، وإلى «الفساد الأخلاقي»؛ فهو يستبدل قصص الجراثم التي يرتكبها أفراد الشعب، بوصف للبؤس الذي يغرقهم فيه أولئك الذي يستثمرونهم، والذين يقومون بالمعنى المدقيق بتجويعهم وبقتلهم (70)؛ ويبين في المحاكمات الجنائية ضد العمال الحصة من المسؤولية التي يجب إسنادها إلى أرباب العمل وإلى المجتمع بأكمله. وباختصار، هناك جهد يبذل من أجل ردِّ هذا الخطاب الرتيب حول الجريحة، الذي يحاول بآن واحد عزلها باعتبارها عملاً وحشياً، ثم تحميل مسؤوليتها للطبقة الفقيرة في النهاية.

وفي سياق هذه المناقشة ضد العقوبة ذهب أتباع فوريه (Fourier) بـدون شك إلى أبعـد من الأخرين. فوضعوا، وهم بذلك ربما كانوا الأولين، نظرية سياسية هي بذات الوقت تقويم إيجابي للجريمة. فقالوا إذا كانت الجريمة نتيجة من نتائج «الحضارة»، فإنها أيضاً وبالواقعة ذاتهـا، سلاح ضدها. فهي تحمل في ذاتها قوة، وذات مستقبل «فالنظام االاجتماعي المحكوم بالقضاء والقدر في مبدئه الضاغط يستمر عن طريق الجلاد أو عن طريق السجون في قتل الناس اللذين ترفض فطرتُهم القوية أو تحتقر أوامرَ هذا النـظام، والذين هم أقــوى من أن يظلوا محبــوسين داخــل هذه الأقمطة الضيقة، فيقطعونها ويمزقونها؛ إنهم رجالٌ رفضوا أن يـظلوا أطفالًا ١٥١٣). إذن، لا تـوجد طبيعة مجرمة بل تصارع قوى يقود الأفراد(٢٢)، بحسب الطبقة التي ينتمون إليها، إلى السلطة أو إلى السجن: لوكان القضاة فقراء لكانوا يمـلأون اليوم السجـون حتماً؛ والمجـرمون الأشرار، لـو أنهم كانوا مولودين في طبقة عالية، لكانوا «يجلسون في المحاكم ويُصْدرون العدالة»(٢٦). في العمق يدل وجود الجريمة، لحسن الحظ على «عدم قابلية الطبيعة البشرية للضغط»؛ يجب أن نرى فيها، بدلًا من الضعف أو المرض، طاقةً تنهض و«احتجاجاً صارخاً للفردية البشرية، فيعطيها، حتماً في نظر الجميع سلطتها الجـاذبة الغـريبة، «لـولا الجريمـةُ التي توقظ فينــا جملة من الأحاسيس الخادرة والأهواء التي تكاد تنطفيء، لبقينا لمدةٍ أطول في الفوضي، أي في الوهن، (٦٩). قد بحدث إذاً أنْ تشكّل الجريمـة أداة سياسيـة تصبح عنـد اللزوم ثمينة جـداً من أجل تحـرير مجتمعنـا، كما كانت من أجل عتق «السود»؛ هل كان هذا [الاعتاق] ليقع بدون الجريمة؟ «إنّ السُّمّ، والحريق، وأحياناً حتى التمرد، تدل على بؤس حادٍ في الواقع الاجتماعي، (٢٥). والسجناء؟ الفريق «الأكثر تعاسة والأكثر قهراً في البشرية». وكانت مجلة (الفالانج) تصل أحياناً إلى الجالية الحالية للجريمة، إنما من أجل معركة مختلفة تماماً.

من هنا كان الاستعمال المختلف للوقائع المختلفة الـذي لم يستهدف ببساطة إرجاع الإهانة الأخلاقية إلى الخصم، بـل إظهار تصارع القوى التي يناقض بعضها بعضاً. تحلل الفالانع الشؤون الجزائية كمجابهة تقنها «الحضارة» وتحلل الجرائم الكبرى لا كبشاعات فيظيعة بـل كردة حتمية وكتمرد من قبـل المقمـوع (<sup>76)</sup>، وتحلّل الـلاشرعيـات الصغـرى لا كهـوامش ضروريـة في

المجتمع، بل كإرعاد مركزي ٍ للمعركة التي تدور فيه.

فلنضع هنا، بعد فيدوك ولاسينير، شخصاً ثالثاً. فلم يكن لـه، هو، إلَّا ظهـور وجيز، وقلُّها طالت شهرته أكثر من يـوم. لم يكن إلّا الصورة العـابرة لـلاشرعيات الصغـرى: ولد ابن ثـلاث عشرة سنة، بـدون منــزل ولا عـائلة، اتهم وأدين بــالتشرّد وقضى حكــماً بــالسجن سنتـين في الإصلاحية، وبعدها كان عليه البقاء لمدة طويلة حتماً في حلقـات الجنوح. ومن المؤكـد أنه كـان ليمر بدون أثر يذكر، لو أنه لم يعارض خطاب القانون الذي جعله جانحاً (باسم الانضباط أكثر مما هو بموجب أحكام القانون)بخطاب لاشرعية استمر معانداً ومقاوماً للضغوطات الإكراهية. ويعملُ على إعلاء شأن اللاانضباط المزدوج بشكل منهجي، ويعمـل بطريقـة ملتبسة منهجيـاً على جعل الانضباط كما لو كان هو النـظام الفوضـوي للمجتمع، وكما لو كـان تثبيتاً للحقـوق التي لا يمكن الانتقاص منها. فكل اللاشرعيات التي تصنفها المحكمة كمخالفات، فإن المتهم يعيد صياغتها ويعتبرها التأكيد على قوة حية: من مثل انعـدام المسكن في حالـة التشرّد، وغياب رب العمل في حالة الاستقلال بالعمل، وغياب العمل بحرية، وانعدام البرنامج الزمني لكل الأيام والليالي. هذا التصادم بين التجاوز (اللاشرعية) والنظام «انضباط ـ عقوبة ـ جنوح» نـ ظر إليه من قبل المعاصرين أو بالأحرى من قبل الصحفى الذي كان موجوداً هناك وكأنه الأثر الهزلي للقانون الجنائي حين يصطدم مع الحوادث اليومية الناجمة عن اللاانضباط. وقد كان هذا صحيحاً: القضية ذاتها، والحكم الذي تبعها هما صميم مشكلة العقوبات الشرعية في القرن التاسع عشر. فالسخرية التي يحاول القاضي أنْ يغلُّف بها اللاانضباط، ضمن جلال القانون، والوقاحة التي بها يعيد المتهم إدخال اللاانضباط ضمن الحقوق الأساسية يشكّلان بالنسبة إلى الجزاء مشهداً مثالياً.

وهو الأمر الذي بفضله ولا شك كان لدينا هذا التقرير الذي قدمته «مجلة المحاكم» (٢٦): «الرئيس: يجب أن ينام الإنسان في منزله ـ بياس: وهل لي منزل؟ ـ إنك تعيش في تشرد دائم. ـ إني استغل لأكسب قوتي ـ ما هو وضعك؟ ـ وضعي: أولاً عمري ست وثلاثون سنة على الأقل؛ ثم إني لا أعمل عند أحد. منذ فترة وأنا أعيش على حسابي ولي أوضاعي في النهار وفي الليل. من ذلك مثلاً أنني في النهار، أوزع مطبوعات صغيرة مجانية على كل المارة؛ أركض وراء عربات النقل الآتية لكي أحمل الرزمات؛ أقوم بألعاب رياضية (٥٠) في شارع نويي، في الليل، عندي المسارح، أذهب لأفتح الأبواب الكبيرة؛ وأبيع البطاقات الثانية (٥٠٠)؛ إنني أنشغل تماماً ـ من الأفضل لك أن توضع في منزل صالح يتولّى تعليمك وتدريبك ـ آه نعم! نعم! منزل صالح، تدريب، إن هذا عمل. ثم فيها بعد، البورجوازي، فهذا يبعث على التذكر دائها، وبعد، لا حرية ـ ألا يطلبك أبوك؟ ـ لم يعد بي أب ـ وأمك؟ ـ لا أمّ أيضاً، ولا أقارب، ولا أصدقاء، إني حر ومستقل». وبعد أن استمع (بياس) إلى الحكم عليه بسنتي إصلاحية، كشر تكشيرة بشعة ثم عد إليه مزاجه الحسن: «سنتان، ليس هذا أكثر من أربع وعشرين شهراً. هيا، إلى الحلوي».

<sup>(\*)</sup> لعبة الدولاب، إذ يقفز اللاعب على رؤوس أصابع يديه متبعاً إياها بقدميه بشكل دولار متحرك (م).

<sup>(\*\*)</sup> البطاقة الثانية، المقصود منها بطاقة الخروج المؤقت من المسرح (م).

هذا المشهد استعادته الفالانج. والأهمية التي أعطته إياهـا، والعرض البـطيء جداً والعنـاية الشديدة التي منحته إياها يدل على أن أتباع فوريه كانوا يرون في قضية عــادية جــداً ويوميــة لعبةً قوي أساسية. من جهة هناك قوة «الحضارة» الممثّلة بالرئيس، «الشرعية الحية، روح القانون وحرفه. وهي تملك نظامها الإكراهي الذي يبدو ممثلًا بالقانون والذي هو في الواقع الانضباط. لا بد من وجود مكان، ومقر، واندماج ضاغط: «ننام في المنزل ـ قال الرئيس، لأنه يسرى أنَّ كل إنسان يجب أنْ يكون له منزل، مسكن متألق فاخـر، أو ضيّق، ما همَّ؛ وهـو غير مكلف بتـأمين هذا المنزل؛ إنه مكلف بإجبار كل فرد على أن يكون له منـزل». عدا عن ذلـك يجب أنْ يكون لكل فرد حال، هوية يُعْرف بها، وذاتية محددة مرةً واحدةً وأخيرةً: «ما هو وضعك؟ هذا السؤال هــو التعبير الأبسط عن الانتـظام السائــد في المجتمع؛ هــذا التشرّد يتنافى معــه ويعكره؛ يجب أنْ يكون للمرء حال مستقر، ومستمر، طويل المدى، وأنْ تكون له أفكار حول المستقبل، وأن يكون له استقرار مستقبلي، لكي يأمن المجتمع من كل هجوم». ويجب أخيراً أنَّ يكون للمرء معلم، وأنْ يؤخذ ويوضع في مكانه ضمن تراتبية؛ إذ لا وجود إلَّا بالتثبيت ضمن علاقات محددةٍ تحكميةِ: «عند من تشتغل؟ وهذا يعني، بما أنك لست معلِّمًا، يجب أنْ تكون خادمًا، ولا تهمَّ الشروط؛ ليس المهم إرضاء ذاتك كفرد؛ المهم هو الانتظام الذي تجب المحافظة عليه». في مواجهة الانضباط المتمثل بالقانون، هناك التجاوز [تجاوز القانون] (اللاشرعية) الذي يُظْهِرُ نفسه كحق؛ فالانفصال يتم بالاانضباط أكثر مما يتم بالمخالفة. لا انضباط في الكلام: (عدم صحة) النحو [اللحن في القول]، ونبرة الرد (الأجوبة) «يدلان على انفصام عنيف بين المتهم والمجتمع الذي يخاطبه على لسان الرئيس بتعابير صحيحة مهذبة». لا انضباط يتجلى في لاانضباط الحرية الفطرية والمباشرة: «إنه يشعر تماماً أنَّ المتدرّب، العامل، هو عبد، وأنَّ العبودية حزينة. . . هذه الحرية، هذه الحاجة إلى الحركة التي تتملكه، إنه يشعر تماماً بأنه لن يتمتع بها بعد الآن ضمن الانتظام العادي. . . كان يفضل الحرية، حتى ولـو لم تكن إلَّا لاانتظامـاً، ماذا يهمـه هذا؟ إنها الحرية، أي النمو الأكثر من عفوي لفرديته، نمو بسرى متوحش، وبالتالي عنيف ومحدود، ولكنه نمو طبيعي وفطري غريزي. لاانضباط في العلاقـات العائليـة: ماذا يهم أنْ يكـون هذا الـطفل الضائع قد تُرك أو أنه بإرادته قد تحرر، لأنه (لم يستطع أيضاً تحمل عبوديــة التعلم عند الـوالدين أو عند الأعراب». وعبر كل هذه اللاانضباطات التافهة البسيطة، إنها «الحضارة» بأكملها في النهاية هي المرفوضة، والتوحشُّ هـو البادي: «إنـه الـلاعمـل، التنبلة، وإنـه الـطيش، وإنـه الفجور: إنه كـل شيء إلَّا الانتظام؛ مـا عدا الفـرق في الاهتهامـات وفي الفجـور، فـإنها حيـاة المتوحش، إنه العيش لليوم، بدون غديه(78).

لا شك أنَّ تحليلات «الفالانج» لا يمكن أنْ تعتبر، عمثلةً للمناقشات التي كانت تقدمها الصحف الشعبية في تلك الحقبة حول الجرائم والعقوبات. ولكنها مع ذلك تقع ضمن سياق هذه المناظرة. إنَّ دروس الفالانج، لم تَضِعْ تماماً. فهي التي أيقظها فيها بعد الصدى الواسع جداً الذي أجاب على الفوضويين، عندما حاولوا، في النصف الشاني للقرن التاسع عشر، متخذين كنقطة هجوم الجهاز الجزائي، طرح المشكلة السياسية حول الجنوح؛ عندما اعتقدوا التعرف فيه

على الشكل الأكثر نضالية في رفض القانون؛ عندما حاولوا لا تمجيد تمرّد الجانحين بقدر ما حاولوا فصل الجنوح عن الشرعية وعن التجاوز (اللاشرعية) البورجوازي اللذين استعمراه؛ عندما أرادوا العودة إلى إقامة أو إلى تكوين الوحدة السياسية للتجاوزات اللاشرعية الشعبية.

## هوامش ومراجع الفصل الثاني

- (1) لاحظ فوشر (Faucher) أن السلسلة كانت مشهداً شعبياً، وخاصة بعد إلغاء منصات المشانق،
- (2) 1836 Juin 7 ، Revue de Paris . هـذا القسم من المشهد، سنة 1836، لم يكن علنياً؛ فقد سُمِحَ فقط لبعض المشاهدين المميزين بالحضور. إنَّ قصة والتحديد، الموجود في Revue de Paris تتوافق تماماً ـ أحياناً ذات الكليات ـ مع الحكاية الواردة في .Dernier jour d'un condamné, 1829
- Gazette des tribunaux, 20 juillet 1836.

(4) م. ن.

(3)

(5)

- La Phalange. 1er août 1836.
- (6) لا الأوصاف، المعرف عبل La Gazette des tribuneaux (قبنائية. مثالً على الأوصاف، من أجل سهولة التعرف عبل Delacollonge: وينطلون من القياش، عتيق، يغطي زوجين من الجزمات (6 juin 1836). وكاسكيت من ذات القياش مغطى بواجهة وبلوزة رمادية... ومعطف من القياش الأزرق، (6 juin 1836) وفيها بعد تقرر تنكير ديلاكولونيج (Delacollonge) من أجبل تجنيبه عنف الجمهور. وذكرت Gazette des (20 juillet) لكيفية التنكير في الحال: وبنطلون مخطط، بلوزة من القياش الأزرق، وبرنيطة قش، (20 juillet) (7) (7)
- (8) Gazette des tribunaux, 1836 juin 7. ، Revue de Paris أراد الكابتن (نقيب) Thorez ، أمر سلسلة 19 تموز أن ينتزع هذه المزينات فقال وإنه من غير المناسب، وأنتم ذاهبون إلى السجن المؤبد تكفيراً لجراثمكم، أنْ تبلغ بكم الوقاحة حدَّ تزين عمراتكم، كما لو كان الأمر بالنسبة إلميكم يتعلق بيوم أفراح.
- (9) به منا النظام إلى أن تُقلِع السلسلة. ورد وصف احتصرت السلسلة منعاً لهذه الرقصة (فارانـدول، وكلّف جنود بحفظ النظام إلى أن تُقلِع السلسلة. ورد وصف احتفال المساجين (سبتهم) (Sabbat) في Dernier، والمحتمع وإن كان حاضراً هناك، ممثلاً بالسجانين وبالحشريين المرعوبين، فإن الجريمة كانت تتحداه بازدراء، فتجعل من هذا القصاص الرهيب عيداً عائلياً».
- (10) ذكرت Gazette des tribunaux ، أغنية من ذات النوع في عدد 1836 avril 10. كانت تُغنى على لحن الده الدول فيها أغنية الحرب الوطنية بوضوح إلى أغنية الحرب الاجتماعية: دماذا يريد منّا هذا الشعب الغبى، هل أتى ليهين الشقاء؟ إنه ينظر إلينا بعين هادئة. إنّ جلادينا لا يوحون إليه بالفظاظة».
- (11) هناك طبقة من الكتاب وعكفت على ابتكار غربين موهوبين مزودين بمهارة مدهشة في تمجيد الجربمة، وتسند إليها الدور الرئيسي، وتجعل ممثلي السلطة عرضة لنكاتهم اللاذعة، ولمجونهم ولمساخرهم غير المقنعة. إن أيا كنان شاهد عرض L'Auberge des Adrets، دراما شهيرة لدى الشعب، يعرف بدون مشقة صحة وصوابية ملاحظاتي. إنه النصر، إنه التمجيد للشجاعة وللجريمة. أمّا الناس الشرفاء والسلطة العامة فمخدوعون من الأول حتى الأخر، Les classes dangereuses, H.A. Fregich، الطبقات الحقوة، 180، عن 180، عن 180، عن 180،
- Le Dernier jour d'un condamné (12)
- La Gazette des tribunaux, 19 juillet 1836. (13)
- Gazette des tribunaux, 15 juin 1837. (14)

| Gazette des triorundux, 25 Junier 1657                                                                         | (13) |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|
| ضواحي غينكامب (Guingamp) . وبدلًا من الامتناع قام السجناء وبمساعدة الحراس في تجليس عربتهم                      |      |
| المشتركة». ومع ذلك فقد أشارت إلى حالة هرب في فالنسة (Valence).                                                 |      |
| La Fraternité, n° 10, février 1842.                                                                            | (16) |
| رقم أورده G. de la Rochefoucauld أثناء النقاش حول اصلاح قانون العقوبات، في 1831 £2.                            | (17) |
| Archives Parlemantaires, t. LXXII, p. 209-210.                                                                 |      |
| E. Ducpétiaux, De la réforme pénitentiaire, 1837, t. III, p. 276 et suiv.                                      | (18) |
| E. Ducpétiaux. ibid.                                                                                           | (19) |
| G. Ferrus, Des prisonniers, 1850, p. 363-367.                                                                  | (20) |
| E. de Beaumont et A. de Tocqueville, Note sur le système pénitentiaire, 1831, p. 22-23.                        | (21) |
| Ch. Lucas, de la réforme des prisons, I, 1836, p. 127 et 130.                                                  | (22) |
| F. Bigot Préameneu, Rapport au conseil général de la société des prisons, 1819.                                | (23) |
| La Fraternité, mars 1842.                                                                                      | (24) |
| نصّ موجّه إلى L'Atelier ، 6 october 1842, 3° année, n° 3 ، L'Atelier . من قبل عامل سجن بسبب التكتل. وقد        | (25) |
| أمكن ذكر هذا الاحتجاج في حقبة كانت فيها الصحيفة ذاتها تهاجم المنافسة في العمل الجزائي. وفي ذات                 |      |
| العدد، ورد ذكر رسالة من عامل آخر حول الموضوع ذاته. يراجع أيضاً:                                                |      |
| La Fraternité, mars 1842 1 <sup>re</sup> annéem n° 10.                                                         |      |
| L. Moreau-Christophe, De la mortalité et de la folie dans le régime pénitentiaire, 1839, p. 7.                 | (26) |
| l'Almanach populaire de la France, 1839, signé D., p. 49-56.                                                   | (27) |
| F. de Barbé Marbois, Rapport sur l'état des prisons du Calvados, de l'Eure, la Manche et la                    | (28) |
| Seine-Inférieure, 1823, p. 17.                                                                                 |      |
| . Gazette des tribunaux, 3 déc. 1829.                                                                          | (29) |
| يراجع في ذات المعنى:                                                                                           |      |
| La Ruche populaire, Août 1840;                                                                                 |      |
| La Fraternité, juillet-août 1847.                                                                              |      |
| Charles Lucas, De la réforme des prisons, II, 1838, p. 64.                                                     | (30) |
| كانت هذه الحملة حادة جداً قبـل وبعد التنظيم الجديـد الذي أدخـل المراكـز سنة 1839. تنظيم قـاس                   | (31) |
| (صمت، إلغاء الخمر والتبغ، تقليص القروانة) اقترن بـالعصيان. كتبت مجلة Moniteur عـدد 3 octobre                   |      |
| 1840 ومن الفضيحة أنْ نرى السجناء يمتلئون من الخمر واللحم، ولحوم السطير، والحلوى من كل نـوع وأن                 |      |
| يتخذوا السجن كفندق مريح حيث تتاح لهم اللطائف التي كثيراً ما تحرمهم منها حالة الحرية.                           |      |
| سنة 1826 طلب الكثير من والمجالس العمومية، (Conseils généraux) إحلال الإبعاد محل الحبس الشابت                   | (32) |
| وغير الفعّال. في سنة 1842 طلب المجلس العمـومي لمنطقة الألب العليــا (Hautes-Alpes) أن تصبح                     |      |
| السجون وتكفيرية بحق، وبذات المعنى طالبت المجالس العمـومية لكـل من والدورم، (Drôme)، والاور                     |      |
| واللوار (Eure-et-Loir) ووالنيفر، (Nièvre)، ووالرون، (Rhône) ووالسين اي واز، (Seine-et-Oise).                   |      |
| سنداً لاستقصاء جرى سنة 1839، لدى مدراء الماكز، قال مدير Embrum: وتساعد الرفاهية في السجون،                     | (33) |
| حقاً وكثيراً عـلى التزايـد المريـع في التكراره، وقـال مديـر Eysses: «إنَّ النظام الحـالي ليس قاسيـاً بما فيــه |      |
| الكفاية، وإذا كان من واقعةٍ أكيدة فهي أنه بالنسبة إلى الكثير من المعتقلين للسجنِ جواذبه، وأنه يجـدون فيه       |      |
| ملذاتٍ فاسدة هي بالنسبة إليهم كلُّ شيء». وقال مدير ليموج (Limoges): وإِنَّ النظام الحالي في البيوت             |      |
| المركزية، التي ليست في الواقع بالنسبة إلى المكررين، إلا مآوى حقة، ليس قمعاً على الإطملاق. (يراجع               |      |

L. Moreau-Christophe, Polémiwues pénitentiaires, 1840, p. 86. جرت في شهر تموز 1979 من قبل المسؤولين عن نقابات الإدارة السجونية، بشأن مفاعيل التساهل داخل

> يراجع أعلاه، ص 77 وما يليها. (34)

Ch-Comte, Traité de législation, 1883, p. 49.

(35)

H. Lauvergne, les Forçats, 1841, p. 337.

- (36)
- E. Buré. De la misère des classes laborieuses en Angleterree et en France, 1840, II, p. 391.
- P. Roissi, Traité de droit pénal, 1829, I, p. 32.

(37)(38)(39)

- Ch. Lucas, De la réforme des prisons, II, 1828, p. 82.
- (40)P. Rossi, loc. cit., p. 33.
- cf. E.J. Hobsbawm, Les Bandits, traduction françaice 1972.

(41)

- حول موضوع الإبعاد يراجم: F. de Barbé-Marbois (Observations sur les votes de 41 conseils (42)généraux). والنقاش فيها بين بلوسفيل (Blosseville) ولابيلور جبري (La Pilorgerie) (بشأن Botany) Bay. بورى (Buré) والكولونيل Marengo ول. دى كارني (L. de Carné)، وأخرون غيرهم، قدموا مشاريع لاستعيار الجزائر بواسطة الجانحين.
- من الوقائع الأولى وتحت رعاية البوليس، كان تنظيم بيوت الدعارة (1823)، الأمر الذي تجاوز إلى حدّ بعيد (43)أحكام قانون 14 تموز سنة 1791، حول الرقابة في بيوت البغاء. يراجع بهذا الموضوع، مجموعات مخطوطات مديريات البوليس (Préfecture de police (26-20). وبخاصة هذا التعميم الصادر عن مدير البوليس في 14 حزيران 1823: وإنَّ إقامة بيوت البغاء يجب، بطبيعة الحال، ألَّا يرضي كل رجل يهتم بـالخلقية العـامة؛ ولا يـدهشني أبدأ أن يعـارض حضرات مفـوضي الشرطـة، بكـل قـواهـم، إقـامـة هـذه البيـوت في نختلف مناطقهم . . . فالبوليس يرى أنه يكون قد أدى خدمة كبيرة للنظام العام ، إن هو توصل إلى حصر البغاء في بيوت الدعارة المسموح لها، حيث تكون رقابته دائمة وموحدة الشكل، وحيث لا تستطيع هـذه البيوت الخروج على الرقابة».
- إنَّ كتاب Parent-Duchatele حول Prostitution à Paris حول Parent-Duchatele ، يمكن أنْ يُقرأ كشاهد على هذا (44)التفريع، الذي يرعاه البوليس والمؤسسات الجزائية: للوسط الجانح على البغاء. إنَّ حالـة المافيـا الإيطاليـة، المنتقلة إلى الولايات المتحدة، والمستخدمة، بكليتها لاجتناء الأرباح غير المشروعة، ولغايات سياسية هي مثل جيد على استثار لاثم عية ذات منشأ شعبي.
- حول هذا الدور للجانحين في الرقابة البوليسية، والسياسية خصوصاً، تراجع المذكرة التي حررها Lemaire ف والمخبرون، هم أشخاص ويتوقعون المسامحة لانفسهم، ؛ إنهم وعادة أشخاص سيثون يُستخدمون للكشف عن اشخاص أسوأ منهم. فضلاً عن ذلك، ما أن ينزل اسم شخص، في سجلات البوليس حتى، يصبح، منذ ذلك الحين، تحت المراقبة المستمرة،
- K. Marx, Le 18- Brumaire de Luis- Napoléon Bonaparte, Ed. Sociales, 1969, p. 76-78. (46)
- A. Bonneville, Des institutions complémentaires du système pénitentier, 1847, p. 397-399. (47)
  - (48)يراجع:

- H.A. Fregier, Les Classes dangereuses, 1840, I, p. 142-148.
- A. Bonneville, De la récidive, 1844, p. 92-93.

(49)

- ظهور الفيشة (البطاقة) وتكون العلوم الإنسانية: اختراع هو أيضاً لم يعُوهُ المؤرخون إلّا قليلًا من الاهتيام.
- حول مقاومة رجال القانون ورفضهم اتخاذ مكان في هذا الشغل، لدينا شواهد مبكرة جداً، منذ (50)(Restauration) (مما يدل تماماً على أنه ليس ظـاهرة، ولا ردّة فعـل متأخـرة). خاصـة تصفية أو بـالأحرى

إعادة استخدام البوليس النابوليوني لوضع المشاكل. ولكن المصاعب امتدت. يراجع الخطاب الذي به افتتح بلييم Belleyme سنة 1825 وظائفه وحاول فيه أن يتميز عن سابقيه: «إنَّ السبل الشرعية مفتوحة أمامنا. فبحكم نشأتنا في مدرسة القوانين، وتثقفنا في مدرسة فضاء محترَمة جداً... إننا نشكل مساعدي العدالة (يراجع أيضاً المقال المفيد جداً الذي Histoire de l'Administration. M. de Belleyme وضعه Molène.

(51) يراجع أيضاً Mémoires التي نشر تحت هذا الاسم، كما يراجع:

Histoire de Vidocq racontée par lui-même.

- (52) لقد استعيد الاتهام شكلًا من قبل Canler في Mémoires (أعيد طبعها سنة 1968)، ص 15.
- (53) حول ما كان يمكن أن يكونه Lacenaire بحسب معاصريه، ينظر إلى الملف الـذي وضعه M. Lebailly في طبعته المفادية في Mémoires de Lacenaire, 1968, p. 297-304.
- في دورة السنتين 1835-1836: كان Fieschi الذي استحق العقوبة المشتركة بين قتلة آبائهم وقتلة ملوكهم، أحد الأسباب التي من أجلها حكم على Rivière، قاتل أبيه، بالموت رغم وجود مذكرة ذات وقع مدهش خنقها بكل تأكيد التي (Lacenaire) وشهرته، ومحاكمته، وكتاباته التي نشرت بفضل مدير الأمن العام (مع بعض الرقابة حتماً)، في مطلع 1836، وذلك لعدة شهور، قبل أن يقدم شريكه فرنسوا، بواسطة سلسلة (Brest) أحد آخر المشاهد الكبرى للجريمة. دورة اللاشرعيات والجنوحات، دورة خطابات الجريمة وحول الجريمة. .
- دَمْ تَخْضِع أَيُّ طَبقة أخرى لرقابة من هذا النوع، إنها تبطبق تقريباً بنفس طريقة المحكومين الذين أطلق مراحهم، وهي تبدو وكأنها تصنف العيال ضمن الفئة التي تسمى اليوم بالبطبقة الخطرة في المجتمع، للمجتمع، للمجتمع للمجتمع (L'Atelier, 5° année, n° 6, mars 1845).
  - (57) يراجع مثلاً:

J.B. Monfalcon, Histoire des insunection de lyon, 1834, p. 142.

- . La Fraternité, juillet-août 1847 ، أو Octobre 1840 ، L'Atelier يراجع (58)
- le Journal des مناك Gazette des tribunaux وعدا عن Gazette des tribunaux مناك (59) . concierges
- (60) يراجع l'Atelier. عريضة موجهة إلى وغرفة بداريس، من أجل جعل المسجونين مولجين وبالإعهال غير الصحية والخطرة، في نيسان سنة 1845 ذكرت الصحيفة تجربة بريطانيا حيث مات عدد لا بأس به من المحكومين العسكريين بالحمى وهم يقومون بأعهال تتعلق بجر قنوات. وفي تشرين الثاني سنة 1845 لماذا لا يشتغل السجناء في الرثبق أو في أبيض السيروز (اسبيداج)؟ يراجع أيضاً: Démocratie في السنوات 1845-1846.
- (61) في novembre 1843 عدد 1843 novembre 1843 الأنها تظهر تميزاً نحو الجانحين، وأصالتهم وعقوبتهم، ولأنها تبرز بشكل بالغ السمة الحتمية للحيل إلى الجريمة. في Ruche populaire وأصالتهم وعقوبتهم، ولأنها تبرز بشكل بالغ السمة الحتمية للحيل إلى الجريمة.
  - (62) (نص غير منشور):

Délinquance et système pénitentiaire de France au XIX siècle,.

L'Humanitaire, août 1841. (63)

La Fraternité, novembre 1845.

(64)

| : | صحيفة | في | هذا | ورد | (65) |
|---|-------|----|-----|-----|------|
| • |       | J  |     | -   | (00  |

La Ruche populaire, novembre 1842.

Le غير صحيفة Balzac على مقسال Vinçard على رقد لـ Vinçard على مقسال Balzac في مجلة في سويعاً الذي سريعاً Balzac قال Siécle أن الاتهام بالسرقة يجب أن يحقق فيه بحذر وسرية عندما يتعلق الأمر بغني الذي سريعاً ما تعرف أقل مثلية يرتكبها. وقل يا سيدي، ويدك على وجدانك، ما إذا كان العكس لا يحدث كل يوم، وما إذا كنا لا نستطيع بواسطة الثروة الكبيرة والمركز الاجتماعي العالي، أن نعثر على ألف حل ، وعلى ألف وسيلة لكي تخنق قضية مزعجة».

La Fraternité, novembre 1841.

(67)

Almanach populaire de la France, 1839, p. 50.

(68)

Pauvre Jacques, 1re année, nº 3.

(69)

(70) mars 1847 ، La Fraternité وردت مسألة قضية ودرويارد، Drouillard وعرضاً ورد ذكر السرقات في إدارة البحرية في روشفور (Rochefort). في حزيران سنة 1847، ورد مقال حول محاكمة بولمي (Boulmy) وي تموز \_ آب 1847 ورد ذكر قضية اختلاس وبنيه \_ لاغرانج \_ جوسيو، Benier-Lagrange-Jussieu

. 10 janvier 1837 , La Phalange (71)

(72) والبغاء المبرأي، السرقة المادية المباشرة، السرقة بالكسر والخلع، القتل، قطع الطرق عند الطبقات الدنيا؛ في حين أنَّ الاختلاس البارع، والسرقة غير المباشرة والدقيقة، الاستغلال البارع للقطيع البشري، والخيانات ذات التكتيك العالي، والحداع المتسامي وأخيراً كل المعائب وكل الجرائم المدرة حقاً والأنيقة والتي يتعالى القانون عن الوصول إليها تبقى حكراً على الطبقات العلياء (أول كانون الأول، 1838).

La Phalange, 1er déc, 1838

(73)

La Phalange, 10 janvier 1837.

(74)(75)

(76) يُراجع مثــلاً مـا قــالتـه مجلة Delacollonge عن La Phalange أو عن Elirabide أول آب 1836 و2 . (76) . octobre 1840

La Gazette des tribunaux, août 1840.

(77) (78)

La Phalange, 15 août 1840.

#### الفصل الثالث

#### الاعتقالي

لو كان علي أنْ أحدد التاريخ الذي انتهى فيه تشكيل النظام الاعتقالي، فلن أختار سنة 1810 ولا قانون الجزاء، ولا حتى سنة 1844 ومعها القانون الذي وضع مبدأ الحجز ضمن زنزانة؛ وربما لن أختار سنة 1838 حيث نشرت مع ذلك كتاب شارل لوكاس (Charles Lucas)، وموروك لن أختار سنة 1838 حيث نشرت مع ذلك كتاب شارل لوكاس (Charles Lucas)، وموروك كريستوف (Moreau-Christophe) وفوشر (Faucher) حول إصلاح السجون، بل أختار تاريخ 22 كانون الثاني سنة 1840، تاريخ الافتتاح الرسمي «للميتراي»، أو، ربما أفضل، هذا اليوم، يوم بجدٍ غير ذي تاريخ، حيث احتضر طفل في الميتراي (Mettray) وهو يقول: «أي أسف أنْ أصطر إلى ترك المستعمرة في مثل هذا الوقت الباكر» (أ). لقد كان يوم موت أول قديس سجني. لقد لحقه حتاً كثير من السعداء، إذ صح أنَّ نزلاء المستعمرة كانوا يقولون دائماً، للتغني بمدح السياسة الجديدة العقابية للجسم: «إننا نفضل الضرب، ولكن الغرفة المنفردة تصلح لنا أكثر».

لماذا ميتراي؟ لأنه يمثل الشكل الانضباطي (التأديبي) في حالته الأكثر زخماً، والنموذج الذي تجتمع فيه كل التقنيات الضاغطة للسلوك. إذ يوجد فيه شيء ومن الدير، ومن السجن، ومن المدرسة، ومن المعسكر». والمجموعات الصغيرة، المتراتبة بشدة، التي بينها يَوزَّع المساجين، تُقسم إلى خمسة نماذج أو موديلات: نموذج العائلة (كل مجموعة تشكل وعائلة» مؤلفة من أخوة ومن وبكرين»)؛ نموذج الجيش (كل عائلة، يأمرها زعيم، وتقسم إلى قسمين لكل منها مساعد رئيس؛ وكل معتقل يحمل رقباً محدداً ويتوجب عليه أنْ يتعلم التارين العسكرية الأساسية؛ ويجري تفتيش على النظافة في كل يوم، واستعارض للثياب كل أسبوع؛ ويتم إجراء تفقد الحضور ثلاث مرات في اليوم)؛ ونموذج المشغل، مع المعلمين ومساعديهم اللذين يؤمنون ملاك العمل وتدريب الناشئين الأصغر؛ ونموذج المدرسة (ساعة أو ساعة ونصف من التعليم في اليوم؛ ويُعطى التعليم من قبل معلم ومن قبل مساعدي الرئيس)؛ والنموذج القضائي، أخيراً؛ في كل يوم يجري وتوزيع العدالة» في الردهة: وفإنَّ أقل معصية تلاقي عقوبة، وأفضل وسيلة لتفادى

الجراثم الخطرة، هو شدة العقاب للأخطاء الأكثر بساطة: إنّ مطلق كلمة غير لازمة كانت تقمع في الميتراي»؛ والعقوبة الرئيسية كانت الحبس في الغرفة المنفردة؛ لأنّ العزل هو أفضل وسيلة تؤثر في خلقية الأطفال؛ هنا على الخصوص، يستعيد صوتُ الدين، الذي لم يكن ليدخل إلى قلوبهم، كل قوته «الانفعالية»<sup>(2)</sup>؛ فكل [هذه] المؤسسة شبه العقابية، المعمولة لكي لا تكون السجن إنما، تبلغ ذروتها في الغرفة التي كتب على جدارنها بحروف سوداء «الله يراك».

هـذا التراكم التنضيـدي في النهاذج المختلفة يتيح حصر وظيفة والتقويم، ضمن مـا فيها من خصوصية. فالرؤساء ووكلاؤهم في الميتراي يجب ألّا يكونـوا تمامـاً لا قضاةً، ولا أساتذةً، ولا رؤساء عمال، ولا صفوف \_ ضباط، ولا «أهل»، بل القليل من كل هذا وضمن أسلوب في التدخل هو خصوصي نوعي. فهم بصورة ما تقنيون في السلوك: مهنـدسون في التصرف مجــبُرون يجبرون الشخصية الفردية. وعليهم أن يصنعوا أجساماً هي بآن واحدٍ طيعة وقادرة: إنهم يراقبون التسع أو العشر ساعات من العمل اليومي (الحرفي أو الـزراعي)؛ يشرفون عملي الاستعراضـات، على التارين الجسدية، على مدرسة المفرزة، على النهوض من النوم وعلى الذهاب إلى المنامة، على المسيرة المقرونة بالبوق أو بالصفارة؛ يأمرون بإجراء الحركات الرياضية<sup>(3)</sup>؛ ويـدققون في النـظافة، ويشرفون على الحمامات. إنه تقويم يقتـرن بملاحظةٍ دائمة؛ وحول تصرف المقيمين في المستعمـرة هناك معرفة دائمة تُقتطف. وتستخدم كأداة تقدير دائمة: «عند الدخول إلى المستعمرة، يخضع الولد لنوع من الاستجواب للتعرّف على نشأته، وعلى وضع عائلته، وعلى الخطيئة التي قادته أمام المحاكم، وعلى كل الجرائم التي تتألف منها حياته القصيرة والتعيسة غالبًا. وتُدون هذه المعلومات على جدول حيث يُلحظ تباعاً كل ما يتعلق بكل نزيل، ومدة إقامته في المستعمرة ومحل إقامته بعد خروجه منهاه(4). إنَّ قولبة الجسم تُفسح في المجال لمعرفة الفرد، وتعلم التقنيـات يبث أساليب في السلوك، واكتساب الاستعدادات يتشابك مع ثبات علاقات السلطة؛ فيتم إعـداد زُرًّاع جيدين أقوياء ومهرة؛ في هذا العمل بالـذات. شرط أنْ يكون محكوماً من النـاحية التقنيـة، يتُم صنع أفراد خاضعين، وتكَوُّنُ عنهم معرفةً يُمكن الاطمئنان إليها. مفعول مزدوج لهذه التقنية الانضباطية التي تمارسُ على الأجسام: ونَفْسُ، تجب معرفتها وإخضاءٌ تجب المحافظة عليه. وتوثَّق النتيجة هذا العمل التقويمي: في سنة 1848، في اللحظة التي كانت فهـا والحمي الثوريــة تجذب كل الأخيلة، في الوقت الذي كانت فيه مدارس انجرس (Angers)، والفليش (La (Flèche)، والفورت (Alfort) وحتى المدارس الإعدادية بالذات تشور كان نزلاء الميتراي يضاعفون من هدوثهم (5).

أين تبدو الميتراي مثاليةً. إنها تظهر بشكل خاص، في الخصوصية التي عُرفت بها في عملية التقويم هذه. إنها تجاور أشكالاً أخرى من الرقابة فتُدْعم بها، وهي: الطب، التربية، والتوجيه الديني. ولكنها لا تضيع فيها على الإطلاق. ولا كذلك مع الإدارة بالمعنى الصحيع. فإن جهاز الموظفين المؤلف من رؤساء عائلات ومساعديهم، ومن معيدين أو وكلاء، عليه أنْ يعيش إلى جانب النزلاء؛ فكان هؤلاء يرتدون ثوباً «حتى ذلك الحين متواضعاً» يشبه لباس النزلاء؛ فهم يشكلون بينهم شبكة مراقبة دائمة. ومن أجل تدريب هذه الكادرات، تم ، في المستعمرة تنظيم

مدرسة متخصصة. وكان العنصر الأساسي في برناجها إخضاع الكادرات المستقبلية لذات التدريبات، ولذات الإلزامات التي تُفرض على المسجونين أنفسهم: لقد كانوا يخضعون كتلامذة للانضباط الذي يتوجّب عليهم كاساتذة فرضه فيها بعده. كانوا يُعلِّمون من علاقات السلطة. فهي أول دار معلمين تعلم الانضباط الخالص: «فالإصلاحية» لم تكن تحمل مجرد مشروع يبحث عن ضهانته في «الإنسانية» أو عن أساساته في «علم»؛ بل هي تقنية تُعلَّم وتُنقلُ، وتخضع لقواعد عامة. فالمارسة التي تُسوِّي بالقوة سلوك اللامنضبطين أو الخطرين يمكن أن تكون بدورها، بفضل الترتيب التقني، والتفكير العقلاني «مُطبَّعةً» «مُسوَّاةً». وتصبح التقنية الانضباطية «مجالاً علمياً» له هو أيضاً مدرسته.

وقد حدث أن حدّد مؤرخو العلوم الإنسانية، في تلك الحقبة، تاريخ ولادة علم النفس العلمي: فإن ويبر (Weber) لكي يقيس الأحاسيس، كان قد بدأ يستخدم فرجاره الصغير في السنوات ذاتها(۱۰۰).

إنَّ ما جرى في الميتراي (وفي بلدان أوروبا الأخرى قبل ذلـك بقليل أو بعـد ذلك بقليـل) هو حتماً من نمط مختلف تماماً. إنه ظهـورُ أو بالأحـرى إنه التخصيص المؤسسي، (تـدشين) قـد مثّل تدشياً لنمط جديد من الرقابة \_ هو بآنِ واحدٍ معرفة وسلطة \_ على الأفراد الذين يقاومون التسويـة الانضباطية( ٥٠٠ ). ومع ذلك، فإنه في تشكيل وفي نمو السيكولوجيا، يساوي ظهورُ هؤلاء المحترفين اللانضباط، وللسويَّة للاخضاع، قياس عتبة مفصلية(\*\*\*). قد يقــال إنَّ التقديــر الكمئ للأجــوبة الحسّية، يمكنه على الأقل أن يعتمد بافتخار على نجاحات الفيزيولوجيا الناشئة، وأنه يستحق بهذه الصفة أن يظهر في تاريخ المعارف. ولكن رقابات السويَّة كانت بدورها، محاطةً تماماً بطب أو بطب نفسي كانا يضمنان لها نوعاً من الصفة والعلمية،، فقد كات هذه الرقابات تستند على جهاز قضائي كان يقدم لها، بشكل مباشر أو غير مباشر، ضهانته الشرعية. وهكذا، فإنـه تحت ظل هاتين الرعايتين الضخمتين، قد نمت بـدون توقف حتى الآن، تقنيـة واعية لمـراقبة القـواعد والأصول، كما استخدمت بذلك كرابط ونقطة تبادل بينهما [أي الطب والبطب النفسي، والجهاز القضائي]. لقد تكاثرت الدعائم المؤسسية والمتخصصة لهذه الأساليب، منذ أن قامت المدرسة الصغيرة التي أنشئت في الميتراي؛ وقد ازدادت أجهزتها كمَّ ومساحةً، وتضاعفت روابطها، مع تكاثر المستشفيات والمدارس والإدارات العامة والمشاريع الخاصة؛ وتكاثر موظفوها عدداً، وسلطةً وتوصيفاً تقنيـاً. لقد بني تقنيـو اللاانضبـاط لأنفسهم ركيزة. فـإنه في تقعيـد سلطة التقعيد، وفي ترتيب سلطة معرفة تتناول الأفراد شكلت الميتراي ومدرستها مرحلة تاريخية.

قد يكون لهذه العبارة معنى استعاري أو مجازي، كها تستخدم أحياناً بالفرنسية، ويكون المقصود أن (ويبر)
 ابتدأ في تلك السنوات يتلمس طريقه بالذات، كمؤرخ للعلوم الإنسانية. (م).

<sup>(</sup> التطبيع الانضباطي (م). La normalisation disciplinaire.

<sup>(</sup>هه) هنا تلجأ بلاغة فوكو إلى لوي رقبة العبارة. فكل المقصود منها أن ظهـور هؤلاء المحترفين للانضبـاط يعدُّ مفصلًا حاسياً في تشكيل ونمو علم النفس (م).

ولكن لماذا اختيار هذه اللحظة كنقطة وصول، في تشكيل فن ما عقابي، لا يزال تقريباً فننا الحالي؟ بالضبط لأنَّ هذا الاختيار هو «غير عادل» قليلاً. لأنه يضع «نهاية» العملية في الجانب الأحقر من الحق الجنائي. لأنّ الميتراي هو سجن، إنما أعرج: سجن لأنهم يضعون فيه الجانحين الصغار المحكومين من قبل المحاكم؛ ومع ذلك هناك تقريباً شيءٌ آخر لأنهم يحبسون فيه قاصرين قد اتهموا ولكنهم بُرِّنوا بموجب المادة 66 من القانون، وطلاباً داخليين معتقلين، كما في القرن الثامن عشر، باسم القصاص الأبوي. كان الميتراي، كنموذج عقابي، يقع عند حدود العقوبة المدقيقة. وكان الأشهر من بين سلسلة كاملة من المؤسسات شكلت، فيها وراء حدود القانون الجنائي، ما يمكن أنْ يسمى بالأرجبيل المعتقلي.

لقد نصت المبادىء العامة، والقوانين الكبرى والتشريعات على ذلك صراحة: لا سجن وخارج القانون، لا اعتقال ما لم تقرره مؤسسة قضائية مختصة، لم يعد من وجود لهذه الاعتقالات الكيفية، والثقيلة مع ذلك. ولكن مبدأ الحبس غير العقابي بالذات لم يتم التخلي عنه على الإطلاق<sup>(6)</sup>. وإذا كان جهاز الحبس الكلاسيكي الكبير قد تفكك جزئياً (وجزئياً فقط)، فسرعان ما أعيد تنشيطه باكراً، وإعادة ترتيبه، وتطويره حول بعض النقاط. ولكن الأمر الأهم أيضاً، هو أنه قد أعيد تنسيقه بواسطة السجن من جهة مع العقوبات القانونية، ومن جهة أخرى، مع الأواليات الانضباطية. فإن الحدود التي كانت سابقاً مشوشةً في العصر الكلاسيكي بين الاعتقال والعقوبات القضائية ومؤسسات الانضباط، أخذت تزول لتشكل مجموعة متصلة والأصول الانضباطية، إلى صميم النظام العقابي، وتلقي على اللاشرعية الأقبل، وعلى أصغر غالفة للأصول وعلى أصغر انحراف، أو خروج عن القاعدة، ثقبل التهديد بالجنوح. وأخذت مناهكة اعتقالية لطيفة ومتدرجة، مع مؤسسات متهاسكة، ولكن أيضاً بواسطة وسائل مجزأة ومفككة، أخذت على عاتقها الاعتقال الكيفي، المكتف، السيىء الاندماج والذي كان سائداً في العصر الكلاسيكي.

وليس المطلوب هنا إعادة بناء كل هذه النسيج الذي يشكل الإطار السجني المباشر أولاً ثم المتزايد البعد أكثر فأكثر. بل يكفي إعطاء بعض المرتكزات من أجل تقدير الحجم، وإعطاء بعض التواريخ من أجل قياس النشأة المبكرة [لهذا النسيج السجني].

كانت هناك الفروع الزراعية للبيوت المركزية (وكان أول مَشَل لها غايّون (Gaillon) سنة 1824، وتبعه فيها بعد فونتينفرولت (Fontenvrault)، والمدوّير Douaires، والمبروكين، والمسردين (بيتي بورغ (Boulard))، وكانت هناك إصلاحات الأطفال الفقراء، والمبروكين، والمشردين (بيتي بورغ (Petit-Bourg) سنة 1840، اوستولد (Ost Wald) سنة 1840)؛ وكانت هناك الملاجىء، وجمعيات الإحسان والرحمة المخصّصة للبنات المذنبات اللواتي «يتراجعن أمام فكرة العودة إلى حياة العبث»، وللبنات «الفقيرات البريئات اللواتي عرضهن فجور أمهاتهن لفسق مبكر»، أو من أجل الفتيات الصغيرات الفقيرات اللواتي يُعثر عليهن على أبواب المستشفيات والشقق المفروشة. كانت هناك الإصلاحيات السجونية التي نص عليها قانون 1850: إنّ القاصرين المبرّثين أو

المحكومين يجب أن وينشَّاوا فيها جميعاً تحت انضباط شديد، وأن يدربوا على الأعمال الزراعية، وعلى الصناعات الرئيسية المتعلقة بهاء، وفيها بعد ينضمُ إليهم القاصرون المبعدون والأيسام القاصرون الفاسدون والمستعصون على «الرعاية الاجتماعية العامة»(٦). ثم، بعيداً أكثر فأكثر، ودائماً، عن العقوبة بالمعنى الصحيح، أخذت الحلقات الاعتقالية تتسع وأخذ شكل السجن يتضاءل ببطء قبل أنْ يزول تماماً: [وهكذا ظهرت]: مؤسسات الأطفـال المتروكـين أو المعوزين، والمياتم (مثل نوهوف (Neuhof) أو الميسنيل ـ فيرمين (Mesnil-Firmin))، والمؤسسات من أجل المتدربين، (مشل: بيتليم دي ريمس (Bethléem de Reims) أو مثل بيت نسانسي Maison de (Nancy)؛ وأبعد من ذلك أيضاً ظهرت المعامل، الأديرة، مثل معمل ـ دير سوفاجير La (Sauvagère) ثم تارار (Tarare) وجوجوريو (Jujurieu) (حيث تدخل العاملات حوالي السن الثالثة عشرة، فيعشن محبوسات طوال سنواتٍ ولا يخرجن إلا تحت الرقابة؛ ولا يأخذن أجراً، بل ضاناتٍ، معدلة بمكافآت حماسية وسلوك حسن، ولا يقبضن شيئًا إلَّا عند خروجهن). وأبعد من ذلك أيضاً، كانت هناك سلسلة من التدابير التي لا تستعيد السجن (الكثيف) بل تستعمل بعضاً من الأواليات الاعتقالية: جمعيات الرعاية والحماية، والمنشآت الوعـظية الإرشــادية، وهي مكاتب توزع بآني واحد المساعدات وتؤمن الرقابة، والمقام والمسكن العماليين ـ والتي تحمل أشكالها البدائية، والأكثر كبتاً ما تزال تحمل بشكل مقروء سيات النظام الإصلاحي(8). وأخيراً، هذه الشبكة الاعتقالية تنضم إلى كل الترتيبات الانضباطية، التي تعمل منتشرة في المجتمع.

لقد رأينا أنّ السجن، في العدالة العقابية، يحول الإجراء العقابي إلى تقنية إصلاحية؛ أما الأرخبيل الاعتقالي فهو ينقل هذه التقنية من المؤسسة الجزائية إلى الجسم الاجتماعي بأكمله، مع العديد من الأثار المهمة.

1 - هذه الجاهزية الشاسعة تقيم تدرجاً بلطيئاً، ومستمراً، وغير ملحوظ، يتيح الانتقال كها لو كان بشكل شبه طبيعي، من الفوضى إلى المخالفة، وبالاتجاه المعاكس من خالفة القانون إلى الانحراف عن قاعدة، عن معدل، عن مطلب ضروري، عن معياو. ففي الحقبة الكلاسيكية، ورغم نوع من الرجوع العام الشائع إلى الخيطا عموماً (٥)، بقي بجال المخالفة، ومجال الخطيشة وجال السلوك السيء، مفصولاً بمقدار ما هي تتعلق بمعايير وبمراكز منفصلة وهي (الإصلاحية، المحكمة، الحبس). فالحبس وما يتبعه من أواليات رقابة وعقاب يَعْمل بالعكس وفقاً لمبدأ استمرارية نسبية استمرارية المؤسسات بذاتها التي يحيل بعضها على بعض (من مؤسسة المساعدة إلى الميتم، إلى المبعن الإصلاحي، إلى الكتيبة الانضباطية، إلى السجن؛ من المدرسة إلى جمعية رعاية الجانحين، إلى المعمل الصغير اليدوي، إلى المأوى، إلى اللير السجن؛ من المدينة العهالية إلى المستشفى، إلى السجن). استمرارية المعايير والأواليات العقابية، التي تثقل تدريجياً القاعدة انبطلاقاً من الانحراف البسيط، وتزيد في خطورة العقوبة. تدرج مستمر في السلطات المتمركزة، المتخصصة والمؤهلة (ضمن نظام المعرفة في نظام السلطة) التي ترتب وتقين بدون تحكم عشوائي، بل بموجب الأنظمة الداخلية، وعن طريق التثبت والقياس، وتقاصص بدون تحكم عشوائي، بل بموجب الأنظمة الداخلية، وعن طريق التثبت والقياس، وتقاصص وتعاقب وتتدرج قليلاً قليلاً من قصاص الانحرافات إلى عقوبة الجراثم. فالمعتقل بأشكاله وتداقب وتتدرج قليلاً قليلاً من قصاص الانحرافات إلى عقوبة الجراثم. فالمعتقل بأشكاله

المتعددة، المنتشرة أو المكثفة، ومؤسساته الرقابية أو الإكراهية، ذات الرقابة الخفية والإكراه الملح ، تؤمن الاتصال النوعي والكمي بين العقوبات؛ فهو يسلسل ، أو هو يرتب وفقاً لتفرعات لطيفة ، العقوبات الصغرى والكبرى ، والتخفيفات ، والشداشد ، العلامات العاطلة والإدانات الأقل . فيمكن لأقل الانضباطات أن تقول لك : أنت ستنتهي إلى سجن الأشغال الشاقة وأقسى السجون يقول للمحكوم مؤبداً: إني أدون أي حيد في تصرفك . إن عمومية الوظيفة العقابية التي كان القرن الثامن عشر يبحث عنها في التقنية والأيديولوجية والمتمثيلات والإشارات اتخذت الأن لما كسند ، التوسع ، والهيكل المادي ، المركب ، المتوزع ، إنما المتهاسك ، للجاهزيات الاعتقالية المختلفة . ولقد امتد من هذه الواقعة نفسها مدلول ما مشترك يعبر ما بين أول خروج على القواعد إلى أقسى الجراثم الأخيرة : فلم يَعد الخطأ ، ولا كذلك النيل من المصلحة العامة ، بل الانحراف والخروج على القاعدة ؛ فهو الذي يتسلط في المدرسة ، وفي المحكمة ، وفي المأوى وفي السجن . إنه يعمم من جهة المعنى الوظيفة ، التي يعممها المعتقل من جهة التكتيك . فخصم العاهل [الأمير] ، ثم العدو الاجتماعي ، قد تحول إلى منحرف على المالوف ، وهو الذي يحمل معه الخطر المضاعف ، خطر الفوضى والجرية والجنون . وتُزاوج الشبكة الاعتقالية ، وفق علاقات متعددة ، بين السلسلتين ، الطويلتين والمتكاثرتين ، سلسلة العقابي ، وسلسلة اللاسوي

2- يتيح المعتقل، ومعه تفريعاته، تجنيد والجانحين، الكبار. إنه ينظم ما يسمى والمسالك الانضباطية، حيث، وتحت ظاهر الاستبعادات والمرفوضات، يجري عمل كامل من أعيال الإنشاء في الحقبة الكلاسيكية فتح، في التخوم البعيدة أو في ثنايا المجتمع، المجال المبهم، المسامح والخطر، مجال والخارج على القانون، أو على الأقل مجال ما يخرج عن يد السلطة مباشرة: فضاء غير مؤكد كان بالنسبة إلى الجرمية مكان تربية، ومنطقة ملاذاً: هنا يلتقي عبر حركات الذهاب والإياب الخطرة، الفقر والبطالة، والبراءة الملاحقة، والخديعة، والصراع ضد النافذين، ورفض الموجبات والقوانين، والجريمة المنظمة. لقد كان هذا هو فضاء المغامرة الذي كان يجول فيه ويصول جيل بلاس (Gil Blas)، شيهارد (Sheppard) أو ماندرين (Mandrin) ومن كل بحسب طريقته. فالقرن التاسع عشر بفعل لعبة المفارقات والتفرعات الانضباطية، قد بني قنوات بحسب طريقته. فالقرن التاسع عشر بفعل لعبة المفارقات والتفرعات الانضباطية، قد بني قنوات نوع من والتشكيل، الانضباطي، المستمر والضاغط، يمت بصلة، قليلاً إلى التربية المدرسية وقليلاً إلى القناة المهنية. فارتسمت فيه مجالات عمل، أكيدة، ومحتومة كتأكيد وكحتمية مجالات والوظيفة العامة (حصورت): جعيات الرعاية جعيات المساعدة، توظيفات في المنزل، ومستعمرات الوظيفة العامة (حصورت): جعيات الرعاية جعيات المساعدة، توظيفات في المنزل، ومستعمرات

<sup>(\*)</sup> أي أن المعتقل يهدف من وراء العزل والرقابة إعادة تأهيل السجين (كما يُدُّعي) [م].

<sup>(\*\*)</sup> La pénalité: الجرمية، وهنا تعنى القانون بصورة عامة. [م].

<sup>(\*\*\*)</sup> أسهاء لمغامرين عاشوا في القرن الثامن عشر [م].

 <sup>(</sup> الجمعين الله استحدثت وظائف مستقرة وحقيقية يعتاش منها موظفون محترفون في هذه الجمعيات الخيرية
 وسواها [م].

تأديبية، كتائب انضباط، سجون، مستشفيات ودور للعجزة. هذه المسارب أو القنوات كانت محط الأنظار في مطلع القرن التاسع عشر: «إنَّ منشآتنا الخيرية تشكل مجملًا مترابطاً بشكل يشير الإعجاب، بواسطته لا يبقى المعوز لحظة بدون عون منذ ولادته حتى القبر. إتبعوا البائس: سوف ترونه يولد بين الأولاد اللقطاء؛ من هناك ينتقل إلى دار الحضانة ثم إلى قاعة المأوى؛ ويخرج منه ابن ست سنين ليدخل في المدرسة الابتدائية، ثم فيها بعد إلى مدارس الراشدين. وإنْ لم يستطع العمل، فإنه يدون في مكاتب المساعدة الخيرية، في منطقته، وإنْ سقط مريضاً فله أن يختار بين اثني عشر مستشفىً. . . وأخيراً عندما يبلغ الفقير في باريس نهاية حياته في العمل فهناك سبعة دور للعجزة تنتظر شيخوخته وفي أغلب الأحيان يعمل نظامها الصحي على إطالة أيامه غير المجدية إلى أطول من أيام الإنسان الغنيه (10).

فالشبكة الاعتقالية لا ترمى بغير المنصاع في جحيم غامض، فليس لهـ خارج. وهي تستعيـ د من جهة ما يبدو أنها تستبعده من جهة أخرى. إنها تقتصد في كل شيء، حتى بمن تعاقبه (٩). إنها لا توافق على خسارة حتى من احتقرته وأهملته. في هذه الشركة الاستشرافية التي يشكل الاعتقال بنيتها وهيكلها القائم الماثـل أبدأ، لا يبـدو الجانـح خـارجـاً عـلى القـانــون؛ إنــه، وحتى منــذ الانطلاقة، ضمن القانون، حتى في صلب القانون بالذات، أو على الأقبل في صميم هذه الأواليات التي تنقل [الجانحين] بشكل غير محسوس، من الانضباط إلى القانون، من الانحراف إلى المخالفة. وإذا كان صحيحاً أنَّ السجن عاقب الجنوح، فإنَّ هذا الأخير، في جوهـره، يتم صنعه في ومن خلال اعتقال، الذي يعمل السجن في المآل الأخير، وبدوره على إطالته وتجديده. فـالسجن ليس إلَّا التتمة الـطبيعية، وليس هـو أكثر من درجـة عليا في هـذه التراتبيـة التي تُقَطُّمُ خطوةً خطوةً، والجانح هـو نتاج مؤسسـة. ومن غير المجـدي، بالتــالي، الاندهـاش من أنْ سيرة حياة (بيوغرافيا) المحكومين تمر ـ في معظمها، وبنسبة ضخمة، بكل هذه الأواليات وبكل هذه المنشآت التي نتظاهر بالاعتقاد بأنها مخصصة لتفادي السجن. بحيث إننا نجد هنا، إذا شئنا، الدلالة على «سمةٍ» جانحةٍ لا رجعةً فيها: إن السجين في «مند» (Mende) [بلدة فرنسية جنوب باريس]، كان قد أنتج انبطلاقاً من البولد المستصلح، وفقاً لخطوط القوة السائدة في النظام الاعتقالي المعمم. وبـالعكس إن الغنائية في الهـامشيـة يمكن أنْ تفـرح بصـورة والخـارج عـلى القانون، الرحالة الاجتماعي الكبير الذي يحوِّمُ عند تخوم النظام طيِّعاً ومتخوفاً. لا تتولم الجرمية، في الهوامش، ويفعل المنافي المتتالية، بل بفضل تدوينات مكثفة أكثر فأكثر، تحت رقابات دائماً أكثر فأكثر إلحاحاً، وبفضل تراكم الإكراهات الانضباطية. وبكلمةٍ، يأمن الأرخبيلُ الاعتقالي، في أعماق الجسم الاجتماعي، تشكيلَ الجنوح انطلاقاً من لاشرعيات منظمةٍ دقيقةٍ، وتغطية هذه الأخيرة بذلك الجنوح ثم وضع جرمية نوعية في مكانها الصحيح.

3 ولكن الأثر الأكثر أهمية ربما في النظام الاعتقالي وفي تـوسعه إلى مـا وراء الحبس القانـوني
 بكثير، هو أنـه توصّـل إلى جعل سلطة العقـاب بديهيـة ومشروعة، وإلى تخفيض عتبـة التسامـح

<sup>(\*)</sup> أي أن كل ما تفعله يخضع لنظام وحساب دقيق [م].

بالنسبة إلى العقوبة عـلى الأقل. وإنـه نَزَعَ إلى محـو ما يمكن أن يـوجد فيهـا من إفراط في ممـارسة العقاب. وذلك بتشغيله أحد السجلين ضد الآخر حيث يمتد هذا النظام الاعتقالي: السجل الشرعى للعدالة، والسجل الخارج عن الشرعية في الانضباط. وبالفعل، إنَّ الاستمرارية الكبرى للنظام الاعتقالي من جهتَى القانون وأحكامه تعطى نوعاً من الضمانة الشرعيـة للأواليـات الانضباطية، وللقرارات وللعقوبات المطبقة. من طرف إلى طرف في هذه الشبكة، التي تشتمل على الكثير من المؤسسات «الإقليمية» المستقلة نسبياً استقلالًا ذاتياً وغير المتعلَّقة ببعضها بعضاً، ينتقل، مع «الشكل ـ السجن»، نموذج العدالة الكبرى. فالأنظمة الداخلية في بيوت الانضباط يمكنها أن تعيد إنتاج القانون ويمكن للعقوبات أنْ تقلِّد حكم المحلفين والعقوبات، ويمكن للرقابة أنْ تكرّر النظام البوليسي؛ وفوق كل هذه المنشآت المتعدّدة يعطى السجن الذي يشكل بالنسبة إليها جميعاً الشكل النقي غير المخلوط وغير الملطف، نوعاً من الضيانة الحكومية. إنَّ المعتقل، وما فيه من تدرج إلى أدنى والـذي يمتد من سجن الأشغال الشاقة أو من العزل الجنائي وصولًا إلى الإحاطة الغامضة والخفيفة، يعطى نمطأ من السلطة يضفى القانون عليه الصفة الشرعية وتستخدمه العدالة كسلاحها المفضل. كيف تستطيع المؤسسات الانضباطية والسلطة العاملة فيها أن تظهر كتحكمية، في حين أنها لا تُعْمِلُ إلَّا أوالياتِ العدالةِ بالذات، مع احتمال التخفيف من حدَّتها وزخمها؟ في حين أنها إذا عمَّمت مفاعيل السلطة، وإن هي نقلتهـا إلى الدركـات الأخيرة، فإنما من أجل تفادى شدَّتها وقسوتها؟ إنَّ الاستمرارية الاعتقالية وانتشار الشكل ـ السجن يتيحان إضفاء طابع القانون، أو في جميع الأحوال طابع الشرعية على السلطة الانضباطية، التي تتلافى هكذا ما يمكن أن تشتمل عليه من إفراط أو من إساءة.

وبعكس ذلك فالهرم الاعتقالي يعطي سلطة فرض العقوبات الشرعية سياقاً تبدو فيه وكأنها متحررة من كل إفراط ومن كل عنف. في التدرج المتصاعد بتعقل لأجهزة الانضباط ووالدمج التي يشتمل عليها، لا يمشل السجن أبداً انسطلاقة سلطة من طبيعة أخرى، بل يمشل بالضبط درجة إضافية في زخم أوالية لم تنفك تلعب دورها منذ العقوبات الأولى. بين آخر مؤسسات والتقويم أو التطويع ، حيث يُستضاف إلجاني من أجل تفادي السجن، وبين السجن مؤسسات والتقويم أو التطويع ، حيث يُستضاف إلجاني من أجل تفادي السجن، وبين السجن جهيد. اقتصاد دقيق من أثره أنه يجعل خفياً ما أمكن سلطة العقاب الفريدة. بعد الآن لا شيء خهيا يذكّر بالإفراط القديم للسلطة العليا عندما كانت تنتقم لهيبتها فوق جسم المعذبين. ويستمر فيها يذكّر بالإفراط القديم للسلطة العليا عندما كانت تنتقم لهيبتها فوق جسم المعذبين. ويستمر كله فوق كل واحد بواسطة العديد من الأواليات الانضباطية. وبواسطة السلسلة المتكاملة الاعتقالية ، يندمج المقام الذي يدين بين كل المقامات التي تراقب، وتغير وتصلح وتحسن؛ وفي المورد التي يكون عليها الجانحون ، وخطورة انحرافاتهم ، والاحتفالية الضرورية في المرسم . ولكن سلطة العقاب هذه ، الجانحون ، وخطورة انحرافاتهم ، والاحتفالية الشورورية في المرسم . ولكن سلطة العقاب هذه ، في وظيفتها ، لا تختلف بصورة أساسية عن سلطة الشفاء أو التربية . إنها تتلقى منها ومن وظيفتها الصغرى والدقيقة ضهانة من تحت ، ولكنها ليست في ذلك أقل أهمية ، لأنها ضمانة التقنية الصغرى والدقيقة ضهانة من تحت ، ولكنها ليست في ذلك أقل أهمية ، لأنها ضمانة التقنية التعقيم المهادة التقنية المؤلية ا

والعقلانية. فالمعتقل يجعل السلطة الشرعية للعقاب وطبيعة كها إنه يضفي الصفة والقانونية على السلطة التقنية التي تفرض الانضباط. وبتنسيقها هكذا، وبمحو ما يمكن أن يكون فيهها من عنف في الأولى ومن تحكم في الأخرى، وبتلطيف مفاعيل التمرد التي قد تستثيرانها معاً، وبالتالي بعد تعطيل جدوى السخط والهيجان، وبعد نقل ذات الطرق المحسوبة والميكانيكية والخفية من إحداهما إلى الأخرى، فالمعتقل يتيح إجراء هذا والاقتصاد الكبير في السلطة الذي حاول القرن الثامن عشر أنْ يفتش عن صيغته، عندما ظهرت مشكلة تجميع الناس وإدارتهم إدارة مفيدة.

إنّ العمومية الاعتقالية، إذ تلعب في كل سهاكة الجسم الاجتهاعي، وتمزج بدون توقّف فن التقويم مع حقّ العقاب، تخفض المستوى الذي انطلاقاً منه يصبح من البديهي ومن المقبول تقبل العقوبة. ، غالباً ما يطرح السؤال حول معرفة كيف تمّ ، قبل وبعد الثورة إعطاء أساس جديد لجق العقاب. [والجواب] يجب التفتيش عنه ، بدون شك. في ناحية نظرية العقد، ولكن يجب أيضاً ، وربما بشكل خاص ، طرح السؤال المعاكس: ما هو الشيء الذي صُنع من أجل جعل الناس يتقبلون سلطة العقاب، أو بكل بساطة ، كيف يسمحون بذلك ، بعد أن عوقبوا. لا تستطيع نظرية العقد الإجابة عن السؤال ، إلا بعد الافتراض الوهمي أنّ الفرد الحقوقي قد أعطى للآخرين السلطة كي يمارسوا عليه حقاً يعود إليه عليهم. من المحتمل جداً أنّ المجموعة الاعتقالية المتكاملة ، التي توصل بين سلطة الانضباط وسلطة القانون والتي تمتد بدون انقطاع من الضغوطات الصغرى وصولاً إلى الاعتقال الجزائي الاكبر، قد شكلت المزدوج (الزوج) التقني والواقعي ، المادي مباشرةً ، لهذا التوقف الوهمي لحق العقاب .

4 ـ مع هذا الاقتصاد الجديد في السلطة، أبرز النظام الاعتقالي الذي يشكل الأداة الأساس لهذا الاقتصاد، قيمة شكل جديد من «القوانين»: مزيجاً من القانونية ومن الطبيعة، من السقوط بمرور الزمن ومن التكون هو «القاعدة الضابطة». من هنا ظهور سلسلة كاملة من المفاعيل: التمزق الداخلي للسلطة القضائية أو على الأقلُّ لمسارها؛ الصعوبة المتزايدة في إصدار الأحكام، وشبه الخجل من الإدانة؛ الرغبة المهتاجة لدى القضاة في التقدير، والتقويم، والتشخيص، وفي معرفة السويّ من اللاسـويّ؛ والشرف المزعـوم المرتجى في الإشفـاء أو في إعادة التـأهيل. حـول هذا، من غير المجدي الاتكال والوثوق بضمير القضاة حسناً كان أم سيئًا، ولا حتى بلاوعيهـم. إنَّ وشهيتهم، الضخمة نحو البطب والتي تظهر باستمرار ـ منذ استعانتهم بالخبراء من الأطباء النفسانيين، وصولًا إلى انتباههم إلى ثرثرة العلم الجنائي ـ تعبر عن الحدث المهم بأنَّ السلطة التي يمارسون قد (شُوِّهت)؛ وأنها محكومة تماماً عند مستوىً معين بالقوانين، وأنها عند مستوى آخـر، أكثر عمقاً، تعمل كسلطة معيارية ضبطية؛ إنه الاقتصاد في السلطة التي يمارسون، وليس هو الاقتصاد في الوسواس وفي الحيرة أو في إنسانيتهم، هو الذي يحملهم على صياغة أحكام جزائية «شفائية» وعلى إصدار أحكام بالسجن «تأهيلية». ولكن بـالمقابـل، إذا كان القضـاة يتقبُّلون على مضض أنْ يحكموا بالإدانة من أجل الإدانة، فإنّ النشاط في إصدار الأحكام قد تضاعف وذلك بمقدار ما انتشرت السلطة الضبطية. هذه السلطة، المحمولة بدوام حضور أجهزة الانضباط، والمرتكزة على كل التجهيزات الاعتقالية، أصبحت إحدى الوظائف الرئيسية في مجتمعنا. فالقضاة

الذين يقضون بالقاعدة موجودون في كل مكان منه. إننا نعيش في مجتمع الأستاذ ـ القاضي، والطبيب ـ القاضي، والمربي القاضي، و«الشغيل الاجتهاعي ـ القاضي،؛ وجميعهم يفرضون سيادة شمولية المعياري؛ وكل واحد، حيثها وُجِدَ يُخْضِعُ له الجسم والحركات، والمسلكيات، والتصرفات، والكفاءات، والإنجازات. فالشبكة الاعتقالية، بأشكالها المكثفة أو المنتشرة، وما فيها من أنظمة إدماج وتوزيعية ورقابية، ورصدية، كانت السند الأكبر، في المجتمع الحديث، للسلطة التقعيدية.

5 ـ إنَّ النسيج الاعتقالي في المجتمع يؤمِن بآنٍ واحدٍ، إحاطة حقيقية بالجسم ووضعه بصورة دائمة تحت المراقبة، وهو، من حيث خصائصه الضمنية، جهاز العقاب الأكثر انسجاماً مع سياسة السلطة الجديدة، وهو الأداة من أجل تشكيل المعرفة التي تحتاجها هذه السياسة بالذات. إنَّ مساره الاستشرافي يتيح لــه أنْ يلعب هذا الــدور المزدوج. وبــواســطة أســاليبــه في التثبيت، والتوزيع، والتسجيل، قد شكل لمدة طويلة أحد الشروط، الأكثر بساطة، والأكثر خشونة، والأكثر مادية أيضاً، وإنما الأكثر لزوماً ربما، لكى ينمو هـذا النشاط الضخم التفحصي الـذي شيًّا التصرف البشري. إذا كنَّا قد دخلنا، بعد عصر العدالة «التفتيشيـة» [التي تفتش في النوايــا]، في عصر العدالة «التفحصية» (examinatoire)، ويشكل أكثر عمومية أيضاً إذ استطاع إجراء الفحص أن يغطى إلى هذا الحد الواسع كل المجتمع، وأن يفسح في المجال، من جهة، أمام علوم الإنسان، فإنّ إحدى وسائله الكبرى كانت الكثرة والتشابكية المكثفة لأواليات الحبس المتنوعة. ليس القصد أنْ نقول إنَّ من السجن خرجت العلوم الإنسانيـة. ولكنها إذا كـانت قد استطاعت أنْ تتشكل وأن تُحْدِثَ في نظام المعرفة (Épistémé) كـل آثار الانقلاب المعروف، فذلك لأنها كانت محمولةً بنمطية نوعية وجديدة للسلطة: نوعٌ ما من سياسة الجسم، وكيفيةً ما لجعـل تراكم النـاس طيِّعاً ومفيـداً. وهذا الـتراكم يقتضي إدخال عـلاقاتِ محـددة من المعرفـة في علاقات السلطة؛ وهو يقتضي وجود تقنيـة تتشابـك وتتلاقى مـع الإخضاع ومـع الموضعـة. وهو يشتمل على إجراءات جديدة في التفريد. فالشبكة الاعتقالية تشكل إحدى هيكليات هذه السلطة ـ المعرفة التي جعلت العلوم الإنسانية ممكنة من الناحية التاريخية. فالإنسان القابل للتعرّف عليه (النفس، الذاتية الفردية، الوعي، التصرّف، لا يهم هنا) هـو الأثر ـ الغرض من هذا التوظيف التحليلي، من هذه ـ السيطرة ـ الملاحظة.

6 - هذا، ولا شك، يفسر متانة السجن المتناهية، هذا الاختراع الرقيق المشجوب مع ذلك منذ ولادته. ولو لم يكن إلا أداة رد وطرح أو سحق في خدمة جهاز دولة، لكان من الأسهل تغيير أشكاله النافرة جداً، أو العثور على بديل منه أكثر قبولاً. ولكنه كها هو غارق في وسط ترتيبات واستراتيجيات السلطة، فإنه يستطيع أن يواجه من يريد تغييره وتبديله بقوة كبيرة من الجمود. وهناك واقعة تمييزية بارزة: إذا كانت المسألة تتعلق بتعديل نظام الحبس، فإن التجميد لا يأتي فقط من المؤسسة القضائية وحدها؛ إنّ ما يقاوم، ليس هو السجن - العقاب الجزائي، بل السجن بكل ما فيه من قرارات وتحديدات وروابط ومفاعيل غير قضائية؛ إنه السجن، البديل وضمن شبكة عامة من الانضباط والرقابات؛ إنه السجن كها يعمل ضمن نظام استشرافي. مما لا

يعني أنه لا يمكن تغييره ولا أنه، ولمرة نهائية وأخيرة، ضروريٌ لنمط من المجتمع شبيه بمجتمعنا. بل بالعكس، يمكن وضع العمليتين اللَّتين ـ داخل استمرارية العمليات بالـذات التي عملت على تشغيله [تشغيل السجن] ـ من شأنهما أن يحدًا بشكل ضخم من استعماله وأنْ يحوُّلا تشغيله الداخلي ويعدِّلاه. ولا شك أن هاتين العمليتين أصبحتا الآن في أوجهها. فأحداهما، هي التي تقلُّص الفائدة (أو تزيد في المساوىء) من جنوح مدبر يبـدو كلاشرعيـة نوعيـة، مغلقة ومحكومة؛ من ذلك أنه مع تكوين \_على صعيد وطني أو دولى \_ الله عيات الكبرى المتصلة مباشرة بالأجهزة السياسية والاقتصادية (لاشرعيات مالية، مرافق الاستخبارات، تجارة الأسلحة والمخدرات، المضاربات العقـارية)، من المؤكـد أنَّ اليد العـاملة الخشنة قليـلًا الناظـرة إلى الجنوح، تبـدو غير فعَّالةِ؛ أو أيضاً، وعلى مستوى أضيق، ومنذ اللحظة التي يتم فيها الاقتطاع الاقتصادي من اللذة الجنسية بصورة أفضل بكثير عن طريق بيع موانع الحمل، أو عن طريق المنشورات والأفلام والمشاهد، فإنَّ التراتبية القديمة للبغاء تفقد جزءاً كبيـراً من فائـدتها القـديمة. والعمليـة الأخرى، هي تنامي الشبكات الانضباطية، وتكاثر مبادلاتها مع الجهاز الجزائي، والسلطات المتزايدة الأهمية التِّي تُعْطَى لها، وتحول الوظائف القضائية إليها بشكل متزايد الكشافة، ولكن بمقـدار ما يأخذ الطبّ، وعلم النفس، والتربية، والمساعدة الاجتباعية، ووالعمل الاجتباعي، جزءاً أكبر من سلطات الرقابة والعقاب، بـالمقابـل فإنّ الجهـاز العقابي يستـطيع أنْ يتـطبب وأنْ يأخـذ من علم النفس ومن التربية؛ وبالحدث ذاتـه يصبح أقـلُ فائـدةً هذا المفصـل أو المحور الـذي كان اسمـه السجن، وذلك ـ بفعل البعـد بين خـطابه الإصـلاحي التأديبي، وبـين أثـره المُثبت للجنـوح، - عندما يربط بين السلطة القضائية والسلطة الانضباطية. في وسط كل هذه الترتيبات التقعيدية التي تتلاحم، تفقد خصوصيةُ السجن ودوره كهمزة وصل، مبرر وجودها.

إذا كان هناك من رهانٍ سياسي جامع حول السجن، فليس هو إذاً معرفة ما إذا كان مؤدباً أمّ لا؛ إذا كان القضاة، والأطباء النفسانيون أو علماء الاجتماع يمارسون فيه سلطة أكبر من سلطة الإداريين والمراقبين؛ ففي نهاية المطاف ليس الأمر هو بالذات الخيار بين السجن وبين شيء آخر غير السجن. المشكلة الحاضرة هي، بصورة أوْلَى، في الصعود الكبير لهذه الترتيبات التقعيدية، ولكل امتداد مفاعيل السلطة التي تحملها هذه الترتيبات، عبر وضع وتحقيق أشكال جديدة من المرضوعية.

\*\*\*

في سنة 1836 كتب أحد المراسلين إلى مجلة (الفالانج): وأيها الأخلاقيون والفلاسفة، والمشرعون، ومحبذو الحضارة، هذا هو تصميم باريسكم قد وضع بشكل مرتب، هذه هي الخطة المستكملة حيث جمعت كل الأشياء المتشابهة. في الوسط، وفي عَرَصة أولى: مستشفيات لكل الأمراض، مآو لكل حالات البؤس والشقاء، بيوت لإيواء المجانين، سجون، سجون أشغال شاقة للرجال والنساء والأطفال. وحول العرصة الأولى، ثكنات، محاكم، مركز البوليس، مسكن شرطة السجن، موقع للمشانق، مسكن الجلاد ومساعديه. في النزوايا الأربع، مجلس النواب، مجلس الشيوخ، معهد وقصر الملك. وفي الخارج، ما يغذي العَرَصة الأولى، التجارة وخداعها

وألاعيبها، وإفلاساتها؛ والصناعة وصراعاتها العنيفة؛ والصحافة وسفسطاتها، وبيوت القهار؛ والبغاء، والشعب المتضور جوعاً أو المتردي في الدعارة، المستعد دائماً لتلبية نداء دعاة الشورات؛ والأغنياء المتحجرو القلوب. . . وأخيراً الحرب الضارية، حرب الجميع ضد الجميع» (11).

سأتوقف عند هذا النص الذي لا يحمل أسماً. إننا بعيدون جداً الآن عن بلد التعذيب، المزروع هنا وهناك بالدواليب وبالمشانق وبالأعواد وبأعمدة التشهير؛ إننا بعيدون جداً أيضاً عن هذا الحلم الذي كان يراود المصلحين، قبل أقبل من خمسين سنة. مدينة العقوبات حيث ألف من المسارح الصغيرة تعطى بدون توقف المشهد المتعدّد الألوان للعدالة وحيث تشكـل العقوبــات المخرجة بعناية فوق منصات مزينة، وبشكل دائم، العيد المتنقل للقانـون. المدينـة الاعتقاليـة بـ (جغرافيتها السياسية) الخيـالية، تخضـع لمبادىء أخـرى مختلفة. إنَّ النص الـوارد في الفالانـج يذكُّر ببعضها من الأكثر أهمية: إنه في قلب هذه المدينة، وكأنما من أجل إقـامتها، يــوجد، ليس «مركز السلطة»، ولا نواة القوى، بل شبكة متعددة من عناصر متنوعة ـ جدران، فضاء، مؤسسة، قواعد، خطاب؛ إن نموذج المدينة الاعتقالية ليس إذن جسم الملك مع السلطات التي تنبثق عنه، ولا أيضاً الاجتماع التعاقمدي للإرادات التي منهما يتولمد جسم فردي وجماعي بـآنٍ واحدٍ، بل توزيعُ استراتيجي لعناصر طبيعية وذات مستوى متنوع. وإنَّ السجن ليس وليد القوانين، ولا الشرائع، ولا هو وليد الجهاز القضائي؛ وإنه ليس تابعاً للمحكمة كأنه الأداة الطيعة أو العوجاء للأحكام التي تصدرها والمفاعيل التي تتوخاها، بل إنَّ المحكمة هي التي تبدو بالنسبة إلى السجن خارجة وتابعة. وبالموقع المركزي الذي يحتله السجن، فهو ليس وحيداً، بـل إنه مرتبطٌ بسلسلة كماملة من الترتيبات الأخرى «الاعتقالية» تبدو ظاهراً متمايزة تماماً ـ لأنها مخصصة للتعزية وللإشفاء وللنجدة \_ ولكنها تتجه كلها كها السجن إلى ممارسة سلطة فرض قواعد. وإنَّ ما تطبق عليه هذه الترتيبات، ليس هو المخالفات لقانون «مركزي»، بل تـطبق على جهاز الإنتاج ـ والتجارة، ووالصناعة، ـ تعدُّدية كاملة من اللاشرعيات، مع ما فيها من تنوع في الـطبيعة وفي المنشأ، وِدورها النـوعي في الـربـح، والمصـير المختلف الـذي تهيؤه لهـا الأواليـات العقابية. وفي النهاية إنَّ ما يسود على كل هـذه الأواليات، ليس هـو التسيير التـوحيدي لجهـاز أو لمؤسسة، بل الحاجة إلى معركة وإلى قواعد استراتيجية ما. وبالنتيجة، إنَّ مفاهيم المؤسسة القمعية، والرمى، والإبعاد، والتهميش ليست ملائمة في وسط المدينة الاعتقالية بالـذات، من أجل وصف تشكيل الطاف مخاتلة، وقبائح مشينة، وأحابيل صغيرة، وأساليب محسوبة، وتقنيات، ووعلوم، في نهاية المطاف، تتبح صنَّع الفرد المنضبط. في هذه البشرية المركزية والمُمركزة، في الأثر والأداة لعلاقات سلطوية معقدة، في أجسام وقوى يتم إخضاعها بواسطة أجهزة «اعتقالية» متعدَّدة، مواضيع لخطابات هي بدورها عنـاصر في هذه الاستراتيجية، في كـل هذا يجب أن نسمع زمجرة المعركة (12).

(4)

#### هوامش ومراجع الفصل الثالث

- E. Ducpétiaux, De la condition physique et morle des jeunes ouvriers, t.II, p. 383. (1)
  - (2) م. ن. ص 377
- (3) وكل ما يساهم في الأتعاب يساعد على طرد الأفكار السيئة؛ ولهذا هناك عناية بأنْ تكون الألعاب مؤلفة من عمارين عنيفة. في المساء ينامون في اللحظة التي فيها يرقدون، (م.ن، ص 376-376) تراجع n° 27
- E. Ducpétiaux, Des colonies agricoles, 1851, p. 61.
- G. Ferrus, Des prisonniers, 1850. (5)
- (6) هناك مجال لإجراء دراسة كاملة حول المناقشات التي جرت أيام الشورة بشأن محاكم العائملات، والمحاكم الإصلاحية الأبوية، وحتى الأهل في حبس أولادهم.
  - (7) حول كل هذه المؤسسات براجع: Les Maisons de correction, H. Gaillac، ص 1971، ص 1971،
- (8) يراجع مثلاً بشأن المساكن العبآلية التي بنيت في ليل (Lille) في منتصف القرن التاسع عشر: «إن النظافة هي الأمر اليومي. إنها روح النظام. هناك أحكام قاسية ضد المشاغبين، والسكيرين، وضد العبث مها كان نوعه. والغلطة الخطيرة تستجلب الإبعاد أو الطرد. والعبال بعد تعويدهم على عادات منتظمة في الترتيب وفي الاقتصاد، لم يعودوا يهربون من المشاغل نهار الاثنين... والأولاد المراقبون بصورة أفضل لا يعودون يتسببون بالفضائح... وتقدم هدايا من أجل العناية بالمنازل، ومن أجل السلوك الجيد، ومن أجل التصرّفات المخلصة، وفي كل سنة يتزاحم عدد كبير من المتنافسين على هذه المكافآت».

Houzé de l'Aulnay, Des logements ouvriers à Lille, 1863, p. 13-15.

(9) تجدها صراحة مصاغة لدى بعض الحقوقيين: مثل:

Muyart de Vouglans, Réfutation des principes hasardés duns le traité des délits et des peines, 1767, p. 108.

Les lois Criminelles de la France, 1780, p. 3; Rousseaud de la Combe,

أو مثل:

Traité des matières criminelles, 1741, p. 1-2.

Moreau de Jonnès, cité in H. du Touquet, De la condition des classes pauvres (1846). (10)

La Phalange, 10 août 1836. (11)

(12) أوقف هنا هذا الكتاب الذي يجب أن يقدم الخلفية التاريخية لدراسات متنوعة حول سلطة وضع القواعد، وحول تشكّل المعرفة في المجتمع الحديث. 303

### المحتويات

رسوم توضيحية ...... 5

| 31                    | المقدمة: مؤسسة الإنسان الانضباطي |  |  |
|-----------------------|----------------------------------|--|--|
| القسم الأول:<br>تعذيب |                                  |  |  |
| 47                    | الفصل الأول: جسد المحكوم عليهم   |  |  |
| 68                    | هوامش ومراجع الفصل الأول         |  |  |
| 70                    | الفصل الثاني: علنية التعذيب      |  |  |
| 96                    | هوامش ومراجع الفصل الثاني        |  |  |
| القسم الثاني:         |                                  |  |  |
| العقاب                |                                  |  |  |
| 103                   | الفصل الأول: العقاب معمهاً       |  |  |
| 126                   | هوامش ومراجع الفصل الأول         |  |  |
| 130                   | الفصل الثاني: تلطيف العقوبات     |  |  |
| 149                   | هوامش ومراجع الفصل الثاني        |  |  |

# القسم الثالث:

## الانضباط

|               | الفصل الأول: الأجساد الطيعة            |  |  |
|---------------|----------------------------------------|--|--|
| 182           | هوامش ومراجع الفصل الأول               |  |  |
|               | الفصل الثاني: وسائل التقويم الجيّد     |  |  |
| 204           | هوامش ومراجع الفصل الأول               |  |  |
|               | الفصل الثالث: البانوبتية أو الإشراف    |  |  |
| 231           |                                        |  |  |
|               |                                        |  |  |
| القسم الرابع: |                                        |  |  |
| السجن         |                                        |  |  |
| 235           | الفصل الأول: المؤسسات الكاملة والصارمة |  |  |
| 253           | هوامش ومراجع الفصل الأول               |  |  |
| 258           | الفصل الثاني: اللاشرعيات والجنوح       |  |  |
| 285           | _                                      |  |  |
| 290           | الفصل الثالث: الاعتقالي                |  |  |
| 302           | هوامش ومراجع الفصل الثالث              |  |  |
|               | المحتويات                              |  |  |

